# یه کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.

منجانب.

سبيلِ سكينه

يونك نمبر ٨ لطيف آباد حيدر آباد پاكستان



تالیین بی*طی سنند*ف الدین موسوی علی آبادی

يت ازمَط بُوعات



Contact : jabir.abbas@yahoo.com http://fb.com/ranajabirabbas

14

# تر تیب

| <b>#</b> | <ul><li>تهيد</li></ul>                  |
|----------|-----------------------------------------|
| 10       | 🚨 مقدمه                                 |
| rı       | m • 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |
| rr       | ا کاف مر معین                           |
| rr       | ا نا الله الله الله الله الله الله الله |
| rr       | سیاست کے اصطلاحی معنی                   |
| rr       | سیاست روایات ائمهٔ اطهار کی روشنی میں   |
| <u> </u> | سیاست آبات ِ قرآنی کی روشنی میں ۔۔۔۔۔۔۔ |
| ٣٨       | سياست فقه اسلامي مين                    |
| rr       | سیاست جزو دین ہے                        |
| ۲۵       | مغربی مفکرین کی آراء                    |
| ٣٧       | سیاست سے مسلمانوں کی نفرت کی وجوہات     |
| ar       | سایی عمل کی تھوٹی                       |

# جمله حقوق تجق ِناشر محفوظ ہیں

| 91  | زہیرابنِ قین ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ     |
|-----|------------------------------------------------------|
| 9r  | بربرابن فضير همدانی                                  |
| 9r  | حفزت مسلم ابنِ عقبل                                  |
| ۹۳  | حفزت علی اکبر*                                       |
| ۹۵  |                                                      |
| ۹۵  | طلب بيعت                                             |
| 110 | اصلاحِ أمَّت                                         |
| 119 | ادياء سرتِ جد                                        |
| IF6 | امر بالمعروف اور نهي عن المنكر                       |
| 104 | وليدسے خطاب                                          |
| 104 | مروان سے خطاب                                        |
| IDA | اہلِ بھرہ کے نام خط                                  |
| 169 | کوفیہ والوں کے نام خط                                |
| nr  | لفکر محرسے خطاب                                      |
| MZ  | شبِ عاشور آپ کا خطاب                                 |
| NY  | واقعه رتنعيم                                         |
| 14* | قیام امام حسین میں اسرار پوشی                        |
| 124 | 🗨 🕽 امام حسین کا قیام اکابر علاءو دانشوروں کی نظرمیں |
| 124 | علامه شيخ محمر عبده مصري                             |
| 12~ | ابنِ مفلح حنبلی                                      |

| کا قیام بنی امنیہ اور ان کے حامیوں کی نظرمیں                   | امام حسين                | 0      |
|----------------------------------------------------------------|--------------------------|--------|
| ۵۹ ن                                                           | برابنِ ابو سفيار         | معاوبه |
| 4.                                                             | بنِ معاوییہ              | يزيرا  |
| YF                                                             | لله ابنِ زیاد ــ         | عبيدار |
| Υω                                                             | ن بن ألحكم —             | مروال  |
| بیانِ بنی امّیہ کی نظر میں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |                          |        |
| 12                                                             |                          | •      |
| مین غیر جانبدار شخصیات کی نظرمیں42                             | ,                        |        |
|                                                                | للد ابنِ عمر             |        |
|                                                                | للدابنَ زبير -           |        |
| ۷۲                                                             | ملّد ابنِ مطيع -         | عبدا   |
| مین ٔ خوارج کی نظرمیںع                                         | قیام امام حس             | 0      |
| کا قیام سای سوداگروں کی نظرمیں ۔۔۔۔۔۔۔                         | امام حسين                | •      |
| کی ذیبه واریان                                                 | ائمه اطهارا              | •      |
| سین ً امام ً کے اصحاب اور دوستوں کی نظر میں ۸۳                 |                          |        |
|                                                                | ر<br>بن حنفیہ —          |        |
| ٨٣                                                             | للّٰدَ ابنِ عباس         | عبرا   |
| ن مخزویم                                                       | رابن عبداار <sup>.</sup> | ابوبكر |
|                                                                | ابن مسعود نهٰ            |        |
| راعی                                                           |                          |        |

| r•r                | مهره                                             |
|--------------------|--------------------------------------------------|
| r+y                | 🕒 کوفہ کے انتخاب کی وجہ                          |
| rra                | 🗖 اعتراضات ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ   |
| rra                | قيام كامقصد طلب ِشمادت تھا                       |
| rrx                | اہل و عیال کو ہمراہ لے جانا                      |
| ۲۳۵                | قیام کے لئے طاقت و قدرت کالزوم                   |
| ra•                | رو قبیلوں کی جنگ                                 |
| raa                | امام ً نے معاویہ کے دور میں قیام کیوں نہ کیا     |
| r20                |                                                  |
| ٢٨٥                | 🕒 واقعه كربلاس مربوط لعض شخصيات كالمخضر تعارف    |
| <b>FAY</b>         | عبدالله ابن عباس                                 |
| ra <u>/</u>        | محمرابن حنفيه                                    |
| m•4                | معاوييه ابنِ ابي سفيان                           |
| rra                |                                                  |
| ٣٣٨                | مروان این الحکم                                  |
| <u> </u>           |                                                  |
| raa                | •                                                |
| ry9                | نعمان ابن بشير                                   |
| ره کیا گیا ہے۔ ۳۷۹ | 🕒 اس کتاب کی تالیف میں مندرجہ ذملی کتب سے استفاد |
| ٣٨٥                | 🗢 واقعہ کربلاکے مصاور وماخذ                      |
|                    |                                                  |

| 124  | ابو بکرابن عربی مالکی              |
|------|------------------------------------|
| 120  | ابن تىميە                          |
| 124  | شیخ محمه خضری                      |
| 124  | استاد عبدالله العائلي              |
| 144  | خالد مخمر خالد                     |
| 121  | دُاکڻرعيده يمانين                  |
| 129  | مولانا ابو الاعلى مودودي           |
| ۱۸۰  |                                    |
| IAY  | علّامه سید مرتضیٰ علّم الهدی       |
| IAT  |                                    |
| 1/10 | علّامه شِخ محمر حسين كاشف الغطا    |
| /AY  |                                    |
| 1/4  | 1 . •                              |
| 19+  | آیت الله شهید مرتفنی مطهری         |
| 191" | آیت الله شهید سید محمر با قرالعیدر |
| 190  | س را ح…ا فسعن                      |
| 197  | آيت الله محمه حسين فضل الله        |
| 199  | آیت الله ناصرمکارم شیرازی          |
| 199  | آیت الله سید علی خامنه ای          |
| r•r  | حضرت امام خمینی رضوان الله علیه    |
|      | •                                  |

Q

#### تقتريم

#### یہ حقیر پیش کش ہدیہ ہے۔

- 🔾 سرور آزاد گان حسین ابنِ علی کی بار گاہ میں۔
- 🔾 منتقم خون حسين عضرت امام مهدئ کی بار گاہ میں۔
- 🔾 عظیم حینی فرزند آیت الله العظمی شهید سید محمر باقرالصدر" کی

#### بار گاه میں۔

اس رہبرِ عظیم الثان آیت اللہ العظمی امام خمین کی بارگاہ میں جس نے چودہ سوسال بعد امام حسین کے خواب کو شرمندہ رتعبیر کیا اور ایران میں ایک عادلانہ اسلامی حکومت تشکیل دی۔

اور

وليُ امرِ مسلمين آيت الله سيد على خامنه اي كي خدمت مين ...

نيز

مادر حسین "سیده کونین حضرت فاطمة الزهرا کی درگاه میں دعاگو هوں که اس بدی تاجیز کو شرف قبولیت عطا فرمائیں اور ان ہی سیدہ عالم " اس بدی تاجیز کو شرف قبولیت سے ملنے والے اجرو تواب کو اپنے زہرہ مرضیہ کے طفیل بارگاہ احدیت سے ملنے والے اجرو تواب کو اپنے والدین "جملہ اسا تید محترم "شدائے اسلام اور تمام مومنین و مومنات کی خدمت میں نذر کرنے کی سعادت حاصل کرتا ہوں۔ مؤلف

\*Contact : jabir.abbas@yahoo.com http://fb.com/ranajabirabbas\*

í

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

# تمهيد

ایک اونی طالب علم کی حیثیت سے حینی سرت وکردار کے ہیں سالہ مطالعہ کے دوران ایک فکر زہن میں پرورش یا رہی تھی کہ قیام و نہضتِ ابی عبداللہ الحسین کے اہداف و مقاصد پر ایک سیرحاصل بحث مومنین کی خدمت میں پیش کروں۔ ایک سال سے دل اس بات پر طول اور رنجیدہ رہا کہ توفیق کیوں نہیں ہویا رہی۔ لیکن قرآن کی سے آیت دل کی تسکین کا سبب بنی ہوئی تھی ک

وَعَسَى اَنُ تَكُرَ هُوُاشَنَيًا وَّهُوَ خَيْرٌ لَّكُمُ وَعَسَى اَنْ تُحَبِّوُا شَيْاً وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمُ وَاللَّهُ يَعُلَمُ وَ اَنتُمُ لَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ يَعُلَمُ وَ اَنتُمُ لَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ يَعْلَمُ وَ اَنتُمُ لَا اللَّهُ يَعْلَمُ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ يَعْلَمُ وَاللَّهُ اللَّهُ يَعْلَمُ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْمُعْمِلُولُ اللَّهُ اللْمُوالْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُوالْمُولِمُ الللَّهُ اللْمُؤْمُ

"اور ممکن ہے کہ جے تم برا سیجھتے ہو وہ تہمارے حق میں بہتر ہو
اور جے تم دوست رکھتے ہو وہ برا ہو۔ خداسب کو جانتا ہے اور تم

نمیں جانتے ہو۔" (سورہ بقرہ ۲ آیت ۲۱۱)
چنانچہ ایبا ہی ہوا کہ اس تاخیر کے متیجہ میں کتبِ تاریخ وسیر اور مقاتل کا
ایک مرتبہ پھر مطالعہ کرنے کا موقع مل گیا۔ مطالعہ کے دوران تمام عرصہ خلوص

Contact : jabir.abbas@yahoo.com

ول سے یہ نیت رہی کہ جو فکر مومنین کی خدمت میں پیش کرنا چاہتا ہوں اس کی صحت یا عدم صحت دونوں میں سے کسی ایک پر اظمینان ہو جائے۔ خداوند متعال کا شکر ہے کہ اس نے اس معصوم ہی کے طفیل اور نقدق میں کہ جس کی فکر پیش کرنا چاہتا ہوں 'یہ توفیق عطا فرمائی کہ ایک مرتبہ پھران تمام مصادر کو اور اس موضوع پر بہت سے ویگر مصادر کے مطالعہ کا موقع ملا۔ الحمد علد اس دوبارہ مطالعہ نے ہماری فکر کی مزید تائید کی اور اسے تقویت پنجائی۔ اس کے علاوہ جمال خلا تھاوہ بھی پُر ہوگیا۔

جو نکات اس کتاب میں پیش کئے گئے ہیں ان کے مصادر اور اساد سے الحمد لللہ ہم مطمئن ہیں اور جس فکر کو ہم پیش کررہے ہیں اس میں نہ ہمیں کوئی جبک ہے اور نہ خوف۔ کیونکہ یہ کیفیت وہاں ہوتی ہے جہاں انسان کو اپن فکر پر غرور ہو 'اپنی منطق کو آخری منطق سمجھتا ہو اور کسی غلطی اور اشتباہ کی نشان دہی کو انی توہن سمجھتا ہو۔

الحمد للد نہ ہمیں تکبرِ علمی ہے اور نہ اپنی غلطی کا اعتراف کرنے کو ہم اپنی تو ہیں۔ چنانچہ ہم قار کینِ کرام کی طرف سے ہر قتم کی غلطی 'خامی اور کو آہی کی نشان وہی کا خیر مقدم کریں گے۔ اس قتم کی نشان وہی سے نہ صرف اس کتاب کی اصلاح ہو جائے گی بلکہ ہماری بھی اصلاح ہو گی۔

جمال تک اس کتاب کو پیش کرنے کی غرض وغایت کا سوال ہے تو وہ صرف حینی فکر کو حسنیوں تک قربتہ الی اللہ پہنچانا ہے۔ اس کتاب میں ہم نے نہ کوئی نئی فکر پیش کی ہے اور نہ کوئی ابتکاری نظریہ۔ بلکہ اہدان قیام الی عبداللہ الحصین سے متعلق تاریخ و مقاتل کے نصوص کی روشنی میں خود امام علیہ السلام

ہی کی فکر کو پیش کیا ہے۔ حسینی فکر کو حسینوں تک پنچانا ہم اپنا وظیفہ اور ذمہ داری سمجھتے ہیں۔ اس وظیفہ کی انجام دہی پر ہمیں کوئی طمع و لالج نہیں ہے۔ لیکن یہ کہ خداوند رؤف و مہران سے اجر و تواب کے امیدوار ہیں اور اس کے حضور اپنی اور تمام مومنین کی نیک تو فیقات کے لئے دعاگو ہیں۔ البتہ مومنین کی نیک تو فیقات کے لئے دعاگو ہیں۔ البتہ مومنین کرام سے ہم یہ توقع ضرور رکھتے ہیں کہ وہ اس کتاب کے اصل نصوص کی صحت و سقم اور اخذ شدہ نتائج کے بارے میں اپنا نظریہ پینی فرمائیں گے۔ اس کو ہم اپنی حوصلہ افرائی سمجھیں گے اور ایسی تمام معلومات اور نشان دہی کے لئے ہم ان کے شکر گزار ہوں گے۔

آخر میں اس حدیث ِشریف کے تحت کہ جو مخلوق کا شکر نہیں کرتے وہ خالق کا بھی شکر نہیں کرتے وہ خالق کا بھی شکر نہیں کرتے 'یہ ہم سے کو آبی ہوگی آگر ہم اپنے کرم فرما' مشفق و مہریان دوستوں کا جنوں نے اس کتاب کو دوستدارانِ امام حسین کی خدمت میں چیش کرنے میں مدد اور تعاون فرمایا 'شکریہ ادانہ کریں۔

یہ برادران جناب الحاج سید ابرار حسین رضوی عمید رسالت حسین کوش سید نصیر حسن رضوی اور سید محمد علی تقوی (اجمدی) ہیں۔ خدا وند رب قدوس سے دعا ہے کہ وہ اپنی بندہ نوازی سے ان کو ہر آفات و بلیّات و آسیب جن وانس سے محفوظ رکھے اور ہمارے لئے ہر آن و ہر لحظ کمتب حسین کا دروازہ کشادہ کرے اور مزید در ہمارے لئے کھولے کیونکہ دنیا و آخرت دونوں میں خیات و سعادت کی گزرگاہ صرف باب اہل بیت اور باب حسین ہے۔

والسلام علیم ورحمۃ اللہ وبرکاۃ والسلام علیم ورحمۃ اللہ وبرکاۃ

سيد على شرف الدين موسوى على آبادى ١٠٤ يقعده ١٣١٣هـ

### مقدمه

اس وقت خطہ ارض پر کوئی مملکت ایس نہیں ہے جہاں اہام حسین علیہ السلام کی مجالس عزا برپانہ ہوتی ہوں۔ کیفیت اور کمیت میں البتہ فرق ہو سکتا ہے۔ ہو سکتا ہے کہ کسی مجلس عزا میں افراد کی تعداد کم ہوتی ہو اور کسی میں ہزاروں کی تعداد میں اجتماع ہوتا ہو۔ کسی مجلس میں کوئی خطیب اپنا عنوان کلام اسلامی اغلاق کو قرار دیتا ہو گوئی فقتی مسائل بیان کرنے کو ترجیح دیتا ہو گوئی مقرر اصولی عقائد کو بیان کرتا ہو تو کوئی تغییر قرآن بیان کرتا ہو اگوئی خطیب اپنا زور بیان اسلام اور دیگر اویان کے در میان موازنہ کرتے ہوئے اسلام کی فوقیت کو قابت کرنے پر صرف کرتا ہو 'جب کہ کوئی ذاکر اپنی تقریر کا مرکز و محور صرف واقعہ کر بلا اور مصائب اہل بیت کو قرار دیتا ہو۔

ان تمام موضوعات کے متحن ہونے میں نہ ہمیں کوئی کلام ہے اور نہ ان کی افادیت اور اہمیت سے انکار ہے لیکن یہ تلخ حقیقت بھی اپنی جگہ مسلم ہے کہ ہماری مجالس عزاجس اہم بیان اور ذکر سے خالی نظر آتی ہیں وہ ہے ۔۔ " قیام و نہضتِ امام مظلوم کے اہداف و مقاصد کابیان۔ "

ہماری مجالس میں اس موضوع پریا تو بالکل بات ہی نہیں ہوتی اور اگر ہوتی ہمی ہمیں نہیں ہوتی اور اگر ہوتی ہمی ہوتی اور شاذو نادر۔ ہماری مجالسِ عزاکے سامعین نہیں جانتے کہ کر بلاکی جنگ میں امام حسین علیہ السلام کیا اہداف و مقاصد رکھتے تھے اور آپ کے دشمن کے کیامقاصد تھے۔

اس موضوع پر اگر گفتگو ہوئی بھی تو زمانہ گزرنے کے ساتھ ساتھ خطیبوں
اور علاء کی فکر و نظر میں اختلاف بھی پایا جاتا رہا۔ کسی نے شمادت کے اعلی
درجات پر فائز ہونے کو امام حسین کے قیام کا اصل محرک قرار دیا ہے تو کوئی اہل
بیت پنیمبر کے خلاف بنی امیہ کی دیرینہ دشمنی اور کینہ کو کربلاکی جنگ کا اصل
سب اور محرک قرار دیتا ہے۔

ان دونوں اسباب کو واقعہ کربلاکا محرک قرار دینے کے بعد اس موضوع پر مزید تحقیق اور بحث کی ضرورت ہے۔ اس لئے کہ اگر واقعہ کربلا کے سبب کو تمنائے شادت مانا جائے تو سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ شادت تو کسی اعلیٰ ہدف تک پہنچنے کا ایک وسلہ ہے نہ کہ خود اپنی جگہ بذا تے ایک ہدف اور اگر بنی امیہ کے دریانہ کینہ و عناد کو کربلا کی جنگ کا سبب قرار دیا جائے تو پھر خود اس کینہ و عدادت کے اصل سبب کا کھوج لگانا بھی ضروری ہے۔ کیونکہ کینہ و عدادت خود کسی سبب کا محتاج ہے۔ اس سبب کی وضاحت کرنا ضروری ہے کہ بنی امیہ کو پیغبراکرم کے گھرانے سے بھی ؟

امام مظلوم کی کاوشوں اور قربانیوں پر سب سے براستم ان لوگوں نے ڈھایا ہے جو مجالس عزامیں برطابیہ بیان کرتے ہیں کہ امام نے کربلامیں شمادت کو اس

لئے گلے لگایا کہ وہ خدا سے روزِ محشر امت کو بخشوانے کا حق حاصل کرلیں۔
دوسرے معنوں میں یہ اسلام میں مسیحی عقیدہ کو داخل کر کے امت کے
فکروعمل میں جود پیدا کرنے کی ایک سازش ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں جو قرآن اور
روایات سے ہٹ کر شفاعت کے مفہوم کو وہ معنی پہنانا چاہتے ہیں جو آج کے
دور میں عام "سفارش"کا مفہوم ہے۔

غرض قیام امام حسین کی نت نئی اور عجیب وغریب تفسیریں کی جاتی رہی ا بیں لیکن قیام امام حسین کے اہداف میں جس تفسیر کو سب سے زیادہ اجنبی بناکر رکھا گیا اور جس تفسیر سے قطعی صرف نظر کیا گیا وہ امام کے قیام و نہفت کی "ساسی تفسیر" ہے۔

"كيا امام حين كي قيام كابرف خلافت و حكومت كاحصول تها؟ ..... " يعنى امام عنانِ خلافت و حكومت اپنم باتھ بيس لے كريزيد اور بنى اميه كى طاغوتى حكومت كو نابود اور حكومت اللى اور حكومت قرآن كو قائم كرنا چاہتے تھے يا تعين ؟ -

یہ وہ موضوع ہے جس پر سیرهاصل بحث ہونا چاہئے اور اس بحث میں اگر کوئی مسلہ محل اِختلاف ہو تو اس کے حل کا ذریعہ نہ تہمت و الزام تزاشی ہے اور نہ ایک دو سرے پر تیجڑا چھالنا بلکہ عواطف 'جذبات اور احساسات سے کام لینے کی بجائے اس کے حل کا واحد ذریعہ بہ ہے کہ مسلہ میں موجود تمام اختالات کو سامنے رکھ کراس کے جر چر پہلو پر قوی دلائل و براہین کے ذریعہ مسلہ کے نفی یا اثبات تک پہنچا جائے اور مسلہ کو منطق نتیجہ تک پہنچا جائے۔

زر ِ نظر کتاب میں ہم اس مسلہ کے بارے میں نفی یا اثبات میں کوئی جمیجہ

پیش کرنے سے عاجز ہیں کیوں کہ یہ کام بزرگ محققین کی ذمہ داری ہے اور ہم خود کو ان کی صف میں شار کرنے کی جسارت نہیں کرسکتے۔ البتہ امام حسین کی کلمات ،خطبات ، تاریخی شواہد اور اس واقعہ کے دوران موجود فریقین کی شخصیات کے نقطہ نظر کو ضرور پیش کریں گے۔ ان کی روشنی میں فیصلہ کرنا خود قار کین کاکام ہے۔

یماں مقدمہ کے طور پر ہم اس بات کی وضاحت کرنا ضرور چاہیں گے کہ ہ خربعض حضرات اس مسئلہ میں اپنے معا کو ولا کل و براہین سے پیش کرنے کی بجائے جذبات اور احساسات کا سمارا کیوں لیتے ہیں۔ ان حضرات کو کل طور پر مخرف یا غرض مند کمنا صحیح نہیں۔ ان میں بعض حضرات یقینا آمام حسین کے انتہائی مخلص اور معتقد ہوں گے۔ لیکن امام کے مخلصین اور معتقدین کے ولا کل اور براہین کو چھوڑ کر جذبات اور احساسات کا سمارا لینے کی پچھ وجوہات ہیں۔ ان میں سے چند وجوہات ہیں۔ ان میں سے چند وجوہات ہیں۔

ا۔ ایک وجہ لفظ سیاست سے لوگوں کی نفرت ہے اور اس کی وجہ زمانے کے سیاس بازیگروں کی عیآری ومکآری ہے جنہوں نے سیاست کے معنیٰ اور مفہوم ہی کو مسخ کر کے رکھ دیا ہے۔ نتیجہ بید کہ امام کے مخلصین اور معقدین آپ کی سیاست سے وابستگی اور آپ کی حیات مبارکہ کے سیاس پہلوؤں کے متعلق غورو فکر تو در کنار آپ کے بارے میں لفظ سیاست کے استعال کو بھی نازیبا اور گناہ سیجھتے ہیں جب کہ لفظ سیاست میں کوئی ایسا معیوب پہلو نہیں جس کی ہم آگے وضاحت کریں گے۔

بسرحال عقل کا تقاضہ ہے کہ کسی لفظ کے مسخ شدہ تصور سے صرف نظر

کرتے ہوئے اس لفظ کے اصل معنی و منہوم پر نظرر کھی جائے۔ کیونکہ لفظ تو کسی معنیٰ و مفہوم کے لئے ایک لباس کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اگر کوئی لباس ناپندیدہ اور مکروہ ہو تو اس لباس کے اندر چھے ہوئے پیکرسے نفرت کرنے کی نہ کوئی وجہ ہے اور نہ ہی یہ دانشمندی ہے۔ لفظ سیاست مسنح ہو کر مکروہ صورت اختیار کرسکتا ہے لیکن سیاست 'جو انسانی معاشرے کی رہبری اور انسان کی دین و دنیا کی بھتری اور فلاح کی طرف قیادت کا نام ہے 'اس سے نفرت کرنا کوئی معنیٰ نمیس رکھتا۔

7- دوسری وجہ یہ ہے کہ اسلام کے دشمن آج تک اس بات سے خوفزدہ بیں کہ معاشرے کی قیادت و رہبری ان کے خونیں بنجوں سے نکل کر کہیں صالح اور شائستہ افراد کے ہاتھوں میں نہ چلی جائے۔ چنانچہ وہ اپنی تمام تر قوت و وسائل کو بروئے کار لا کر سیاست 'قیادت اور رہبری کو مسلمانوں اور خصوصاً ائمہ طاہرین "کے مانے والوں کے لئے شجرِ ممنوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔ ائمہ طاہرین "کے مانے والوں کے لئے شجرِ ممنوعہ قرار دینے پر تلے ہوئے ہیں۔ ان کے خصین اور تھا تھا ہونے کی وجہ سے ائمہ علیم السلام کے محلمین اور معقلین نے ان کی تبلیغات اور پروپیگنڈہ کو ایک مسلمہ حقیقت کے طور پر قبول کر لیا ہے اور سیاست سے ایک دلی نفرت پیدا کرئی ہے۔

۳- منبروہ جگہ تھی جہاں سے انبیاء وائمہ علیم السلام اور علاءِ ربّانی محکم دلائل و براہین کے ذریعہ اپنے مدعا کو سامعین تک بہنچاتے تھے۔ لیکن ستم ظریفی ہے کہ زمانے کے گزرنے کے ساتھ منبرلقاتلی "قافیہ سازی اور داستان طرازی کے لئے استعال ہونے نگا اور چونکہ سامعین کے کان لقاتلی 'شاعری ' شوکتِ بیان اور حسن بیان کے مقابلہ میں ٹھوس اور سنجیدہ دلائل سننے کے عادی

# کیاامام حسین کا قیام سیاسی تھا؟

اس سوال کے جواب سے پہلے ضروری ہے کہ ہم سیاست کے لغوی اور اصطلاحی معنوں اور مفاہیم سے آگاہی حاصل کریں اور دیکھیں کہ لغت میں سیاست کے کیا معنی ہیں ؟مشرق اور مغرب والوں کے پاس سیاست کا کیا مفہوم ہے ؟اور اسلامی اصطلاح میں سیاست کیا مفہوم رکھتی ہے ؟ آیا سیاست کلِ اسلام ہے یا سیاست اسلام ہے کیا گھرسیاست اسلام ہے متصادم اور متضاد چیز ہے یا اس کا ایک لازمہ ہے ؟ یا پھرسیاست اسلام ہے متصادم اور متضاد چیز ہے ؟

اکثر علاء 'خطیب اور ذاکرین ہدن قیامِ امام حسین اور سیاست 'دونوں کو بالکل ایک دوسرے سے متضاد سمجھتے ہیں ۔اولاً تو اپنی تقاریر میں قیامِ امام حسین الکل ایک دوسرے سے متضاد سمجھتے ہیں ۔اولاً تو اپنی تقاریر میں قیامِ امام حسین اسلام کو بچانے کے لئے نکلے تھے۔ للذا بیہ معلوم کرنا ضروری ہے کہ جس دین کو امام بچانے کے لئے نکلے تھے۔ اس دین میں سیاست عینِ دین ہے 'یا اس دین کا جز ہے یا لاز شد دین ہے ۔ یہ معلوم ہونے کے بعد ہی ہم کمہ سیس گے کہ دین کا جز ہے یا لاز شد دین ہے ۔ یہ معلوم ہونے کے بعد ہی ہم کمہ سیس گے کہ سیاست جس حثیت سے دین میں کار فرما ہے اس تناسب سے امام حسین سے قیام و نمضت میں بھی اس کار خل ہے۔

اگریہ ثابت ہو گیا کہ دینِ مقدّی اسلام عینِ سیاست ہے یا اس کا جزو لانفک ہے تو اس صورت میں قیام حسین یقیناً سیاسی قرار پائے گا۔ اس سلسلہ

نہیں رہے اس لئے منبرے ایک خطیب کے لئے حقائق کو دلا کل و براہین سے پیش کرنا جتنا آج مشکل ہو گیاہے اتنا کبھی نہیں تھا۔

پنانچہ امام حسین کے بارے میں لوگ عام طور پر اور ایام عزاء میں خاص طور پر صرف مصائب یا محض فضائل کو سنا پیند کے جیں لیکن امام کے قیام و نسخت کے مقاصد واہداف پر بحث و گفتگو اور تجزیہ و تحلیل کو پیند نہیں کرتے۔ ہم ۔ چو تھی وجہ لفظ امام کے مفہوم سے نا آشنائی ہے۔ امام کے لغوی معنی ہیں ۔ پیشوا 'مقدا 'بیش رو 'سالارِ قافلہ۔ اصطلاح میں امام اس کو کہتے ہیں جو بند گانِ خدا کے وین و دنیا کے امور میں مسئول اور ذمہ دار ہو تا ہے۔ آیا ہی قرآن اور روایات کی رو سے امامت کا منصب تمام اللی منصبوں میں سب سے زیادہ اعلی وار فع منصب ہے کیونکہ نبی 'رسول 'بشیر اور نذیر کے لفظوں میں نیادہ اعلی وار فع منصب ہے کیونکہ نبی 'رسول 'بشیر اور نذیر کے لفظوں میں پیام رسانی کا پہلو عاوی ہے جب کہ امام پر پینام اللی کی تعلیم و تربیت کے ساتھ پینام رسانی کا پہلو عاوی ہے جب کہ امام پر پینام اللی کی تعلیم و تربیت کے ساتھ ساتھ لوگوں کو خدا کی راہ اور صراط متنقیم پر گامزن کرنے کی ذمہ داری بھی عائد ہوتی ہے۔ امت کے آلام ومصائب اور ان کی مشکلات و مصائب کا حل بھی امام ہی کی ذمہ داری ہے۔

ان مفاہیم کو نظر میں رکھنے کے بعد جب ہم غور کرتے ہیں تو محسوس ہو تا ہے کہ امام حسین و کی جان و ہے کہ امت فقر وفاقہ میں مبتلا ہے۔ ان کی جان و مال غیر محفوظ ہیں 'معاویہ 'بزید اور بی امیّے کی حکومت بندگانِ فدا پر ہرروز نت نئے مظالم وھا رہی ہے 'نی نئی بدعتیں سر اٹھا رہی ہیں اور شریعتِ فدا میں تبدیلیاں ہو رہی ہیں۔ آپ خود غور کریں کہ ان حالات میں امام حسین علیہ السلام کی کیاذمہ داری ہونی چاہئے ؟

11

دوالی نے رعایا پر سیاست کی الیعنی رعایا کے امور کی ذمتہ داری لی اور اس کی گئیداری کی ۔"

مجمع البستاني ميں ہے:

"ساس القوم - امر همو تولی امر هم" "ساست ینی قوم کے مسائلِ زندگی کی ذمتہ داری لینا-"

یعنی سیاست کے معنیٰ کسی قوم کو چلانا اور اس کے مفاد و مصالح کے بارے میں اسے امرو نہی کرنے کے بیں۔ بالفاظ دیگر لوگوں کی اس طرح اصلاح کرنا کہ دنیا اور آخرت دونوں میں ان کے لئے راو نجات کی نشاندہی کرنا۔

مجمع البحرين ميں ہے:

"ساس 'یسوس - الرعیته امرها و نهاها" "سات کے معنی ہیں امرکیا اور نبی کیا-"

# سياست فلاسفه كى نظرمين

سایت مقراط کی نظرمیں:

سقراط کے نزدیک سیاست کے معنی "فنِ حکومت کے ہیں" اور سائس اس مخص کو کہتے ہیں جسے حکومت کرنا آتی ہو۔" سیاست افلاطون کی نظر میں:

> "افراد کو اجتماعی زندگی کی تربیت دینے کو سیاست کہتے ہیں-" سیاست ارسطو کی نظرمیں:

" سلوكِ اجْمَاعِي كے علم كوسياست كہتے ہيں۔"

میں ہم سب سے پہلے سیاست کے لغوی اور اصطلاحی معنوں سے آشنائی عاصل کرتے ہیں۔

# سیاست کے لغوی معنی

المنجدين سياست كى تعريف يول بيان كى تى ہے:
"السياسته ادارة البلادو اصلاح الشؤن الناس"
"سياست كے معنیٰ مملکت كو چلانا اور لوگوں كے مسائل زندگى كى اصلاح كرنا بيں-"

قاموسِ محیط میں فیروز آبادی کہتے ہیں: "سست البر عیته - - امیر تھا و نھیتھا" "سیاست یعنی رعایا کو امرو نہی کیا - "

ابن مجر کہتے ہیں:

"ساس 'یسوس — پتعهدشئی بیمایصلحه" "لیخی کی شے کی اصلاح کاعمد اور ذمتہ داری لینا"

لسان العرب ميں ہے:

"اسوس الرياسته - ساسهم اذار اسهم" "سياست يعني كي كريرستي كرنا اور اس كاركيس بننا-"

مجمع لاروس میں ہے:

"ساس الولى الرعيته --تولى امرها و احسن النظر البها"

10

اميرالمومنين مولى على عليه السلام فرمات بين:

-- "العدل افضل السياستين"

دونوں سياستوں (يعنى سياست عدل اور سياست جور) بين سياست عدل بمتر

--

۲- "جمال السياسته العدل في الامرة" سياست كى تمام ترخو في حكومت كعدل بين مقمر ہے-(غرر الحكم ١٩١٢)

> ۳- "خيرالسياساتالعدل" برين السياست عدل -

(غررالحكم ١١:٥)

۳- "ملاکالسیاسته العلل" باست کاوارو مرارعدل پر ہے

(غررالحكم ١٦:٩)

۵- "سياسته العدل في ثلاث: لين في حزم و استقصاء في عدل و افضال في قصد" عادلانه سياست تين چزول مين مضمر ع:

(۱) نرمی میں پختگی (۲) قضاوت میں تحقیق اور (۳) بخشش میں میانہ روی \_ (غررالحکم کانه)

# سیاست کے اصطلاحی معنی

سیاست اہلِ مغرب کی اصطلاح میں:
اہلِ مغرب کی اصطلاح میں "سیاست فنِ حکومت کو کہتے ہیں اور جو مملکت
کے امور کو چلاتے ہیں انہیں مردانِ سیاسی کہا جاتا ہے۔"
سیاست اسلامی اصطلاح میں سیاست اس فعل کو کہتے ہیں جس کے انجام
دینے سے لوگ اصلاح سے قریب اور فساد سے دور ہو جاتے
ہیں۔"

#### خلاصه

لغت اور اصطلاح کی رو سے اوپر سیاست کے جتنے بھی معنیٰ اور تعریف بیان کی گئیں ان کاخلاصہ ہیہ ہے کہ:

سیاست کے معنی ہیں امرو نہی کرنا 'عوام کے امور کی ذمتہ داری لینا 'رعایا کی سربرستی کرنا 'امُورِ حکومت کو جانتا' انہیں چلانا اور لوگوں کو اصلاح سے قریب اور فساد سے دور رکھنا۔

ساست کے میر معنیٰ ہردور اور ہر مکتبہ فکر کے لوگوں میں مکسال ہیں۔

# سیاست روایات ائمه اطهار کی روشنی مین:

لفظ 'سیاست' قرآن میں نہیں ملتا لیکن کتبِ روایات میں یہ لفظ کثرت سے استعال ہوا ہے۔ جس کی چند مثالیں پیش خدمت ہیں:

بادشاه کو چاہیے کہ رعایا سے پہلے خود اپنے نفس کی اصلاح کرے۔ (غررانکم ۹:۲۹) ۱۳ اعقل الملوک من ساس نفسه للرعیته بمایسقط عنها

العقل الملو كمن ساس نفسه للرعيته بما يسفط عنها حجتها وساس الرعيته بما تثبت به حجته عليها عاقل ترين عاكم وه م كه جو رعايا كر سامنے اپن نفس كو اس طرح ركھ كه رعايا كے پاس جت اور بمانه نه رہ اور رعايا كو اس طرح چلائے كه ان پر اين جت اور ديل باقی رہے۔

(غررالكم ١٠٠٠)

۱۲۳ ساسته الدین بحسن الورع والیقین"
دین کی سیاست اس پر مبنی ہے کہ انسان یقین کی منزل پر ہو اور تقویٰ سے آراستہ ہو۔

(غررالکنم ۱۳:۹)

حفرت على عليه السلام الني ايك خطبه مين ارشاد فرمات بين كه:

"والله ما معاويته بادهى منى ولكنه يعذر ويفجر ولولا كراهيته الغدر لكنت من ادهى الناس ولكن كل غدره فجرة وكل فجرة كفرة ولكل غادر لواء يعرف به يوم القيامته والله مااستغفل بالمكيدة ولا استغمز بالشديدة -"

" فداى قم إمعاويه مجه سے زيادہ چائي زه اور موشيار نين مرفرق يہ م كه وه غداريوں سے چوكا نين اور بدكرداريوں

۲- "بئس السياسته الجور" سب سے گندی سیاست ظلم ہے۔

(غررالحكم ١١:٩)

2"راس السياسته 'استعمال الرفق" مهراني كرنا سرنامة سياست ب-

(غررالحكم 1:19)

۸"نعم السياسته الرفق" بهترين سياست مهراني كرناب-

(غررالحكم ٩:٢٠)

ہ"من لم یلن لمن دونہ لم ینل حاجتہ" جو اپنے ماتحت اور نیچ والول سے نرمی نہیں برتیں گے وہ اپنی حاجت نیں پاکتے۔

(غردالحكم اسيه)

۱۰ اذاملکت ِفار فق" اگر حکومت طے تونرمی برتو

(غررالحكم ٩:٢٣)

اا"الاحتمال زین السیاسته" برداشت و مخل ساستدانون کی زینت ب

(غررالکم ۱۲:۴)

الملكانيسوس نفسه قبل رعيته-"

فریب پر فریب کھاتے ہو اور تمہارا ظاہر باطن سے جدا رہتا ہے"

(نج البلاغه - مكتوب نمبر۱۰ - ترجمه علامه مفتى جعفر حسين) زيارتِ جامعه مين امام على نقى عليه السلام فرماتے بين كه: "السيلام عليكم يا اهل بيت النبوة ساسته العماد...."

"آپ پر سلام ہو اے اہل بیت نبوت ۔ اور اے بندول کے امور کی تدبیر کرنے والو 'اور ....."

امام حسن مجتبى عليه السلام فرمات بيس كه:

"سياست تين حقوق كي ادائيكي كانام ب:

() حق الله

عن العباد 'اور

(٣) حق الاموات \_"

احتجاج طبری - جلد ۲ مس ۱۳۷ پر تحریب که:

"امام عالم بالسياست موتاب \_"

امام سجارً أسالة الحقوق مين فرمات بين:

"فحقوق ائمتک ثلاثته اوجبها علیک حق سائسک بالسلطان "ثم سائسک بالملک ثم حقسائسک بالملک و کل سائس امام" "سب سے واجب حق جو تمارے اوپر ہے وہ تمارے پیٹوائے سے باز نہیں آیا۔اگر مجھے عیّاری و غداری سے نفرت نہ ہوتی تو میں سب لوگوں سے زیادہ ہوشیار و زیرک ہو تا۔لیکن ہر غداری گناہ اور ہرگناہ تھم الٰہی کی نافرمانی ہے۔چنانچہ قیامت کے دن ہر غدار کے ہاتھوں میں ایک جھنڈ اہو گا۔ جس سے وہ پیچانا جائے گا۔ خداکی قتم الجھے جھکنڈوں سے غفلت میں نہیں ڈالا جا سکتا اور نہ سختیوں سے وہایا جا سکتا ہے "۔

(نبج البلاغه - خطبه نمبر ۱۹۸- ترجمه علامه مفتی جعفر حسین) معاویه کے نام اینے ایک خط میں امیرالمومنین علی علیه السلام فرماتے ہیں

"ومتى كنتم يامعاويه ساسه الرعينه وولاة امر الامه؟ بغير قدم سابق ولا شرف باسق و نعوذ بالله من لزوم سوابق الشقاء واحذر كان تكون متما ديا في غرة الامنينه مختلف العلانيته و السرية -"

" اے معاویہ ابھلائم لوگ (امیّہ کی اولاد) کب رعیّت پر حکرانی کی صلاحیت رکھتے تھے اور کب امت کے امور کے والی اور سرست تھے ؟ بغیر کسی پیش قدمی اور بغیر کسی بلند عزت و منزلت کے۔

ہم دیرینہ بدبختیوں کے گھر کر لینے سے اللہ کی پناہ مانگتے ہیں۔ میں اس چیز پر تمہیں متنبہ کئے دیتا ہوں کہ تم ہمیشہ آرزؤں کے 5

اسم

٠.

غرض لغُت کی روسے ،قدیم و جدید دانشوروں اور مفکرین کی تعریف کے لحاظ سے اور اس تعریف و معنیٰ کے اعتبار سے جو خود معصومین علیم السلام نے سیاست کے فرمائے ہیں الفظ سیاست نہ کوئی اجنبی لفظ ہے اور نہ معیوب بلک اس کے برعکس یہ ایک بافضیات اور مستحن عمل ہے۔

# سیاست آیاتِ قرآنی کی روشنی میں

جو چیزانسان کے لئے مفید اور سود مند ہے اس کابھی ذکر قرآن میں موجود ہے اور جو مفرہ اس کابھی اور جو مفرہ اس کابھی - حلال کابھی ذکر ہے اور جرام کابھی علیہ اس بھی نظومین فدکور ہیں اور خبائث بھی مسات کاذکر بھی ہے اور سیّات کابھی۔ قرآن مظلومین و محرومین کی داد رسی کا بھی حکم دیتا ہے اور قیام عدل کا بھی۔ قرآن انسان کو حکومت اللہ کے قیام کاذمہ دار بھی قرار دیتا ہے اور کافرین اور طحدین سے جنگ ربھی ابھار تا ہے۔

کیا قرآنِ کریم سرکشی اور فساد کو اسلامی معاشرے سے قلع قمع کرنے کا تھم منیں دیتا؟ اور کیا نہ کورہ بالاتمام امور سیاست سے متعلق نہیں؟
اگر اسلامی معاشرہ سے فساد اور برائیوں کو ختم کرنا اور ایک صالح معاشرے کا قیام میں لاناسیاسی سرگر میوں میں شار ہوتا ہے تو کیا قرآن نے ان سرگر میوں کو حرام قرار دیا ہے یا اس کے برخلاف انہیں انبیاء اور اولیاء علیم السلام کی ذمة داری اور وظیفہ قرار دیا ہے؟

قرآنِ کریم کا ایک سرسری جائزہ ہی اس حقیقت کے ادراک کے لئے کافی ہے کہ اس میں ان تمام اقدامات کو بروئے کار لانے کا حکم دیا گیا ہے۔ کلام مجید کا

و نت اور حاکم کا ہے جو تمہارے امُور کو قدرت اور طاقت کے ذریعہ چلا تاہے 'پھراس سرپرست کا حق ہے جو تمہاری علمی تربیت کرتا ہے لیعنی جو تمہارا معلم ہے 'پھراس آ فا کا حق ہے جو اپنے غلام کے امْور کو چلا تاہے۔"

یماں امام سجاد ؓ نے حاکم کو بھی سیاست مدار کہا ہے 'معلم کو بھی سیاستمدار کہا ہے اور آقا کو بھی کہ جوائے ذریر کفالت غلام کے امُور کی تدبیر کر تا ہے۔

#### خلاصه

ائمہ معصوبین علیم السلام سے وارد روایات کی روشنی میں سیاست کا جو مفہوم سامنے آئے وہ بول ہے:

- ا- عدل كرنا اور حاكم كاعادل مونا-
- س- معل اور برداشت کاخوگر مونا-
- r این اقت لوگوں سے دوستی ممریانی اور نرمی کابر آؤ کرنا۔
  - س- هاکم کاخوداینے نفس کی اصلاح کرنا۔
    - ۵- امت کے امور کی تدبیر کرتا۔
- ۲- حقوق الله محقوق العباد اور حقوق الاموات كى پاسدارى كرنا-

اس کے علاوہ امیرالمومنین امام علی علیہ السلام نے ایسے سیاستدانوں اور ان

کی سیاست کی فرمت فرمائی ہے جو:

- ۲- وه حاكم اور سياستدان جو ناابل مول-

ر سول کی مدد کرتا ہے اور یقیناً اللہ بڑا صاحبِ قوت اور صاحبِ عزت ہے۔"

(سوره حديد 20 - آيت ٢٥)

اس آیت میں خداوند عالم نے فلفۂ بعثت انبیاء کو بیان فرمایا ہے اور بتایا ہے کہ انبیاء کی بعثت کا مقصد عدل و قبط کا قیام ہے اور قدرت و طاقت کے ذرایعہ شریعت اللی کو نافذ کرنا ہے۔

س س الله نے تم میں سے اہلِ ایمان اور صاحبانِ عملِ صالح سے وعدہ کیا ہے کہ انہیں روئے زمین میں ای طرح اپنا خلیفہ بنائے گا جس طرح پہلے والوں کو بنایا ہے اور انکے لئے اس دین کو غالب بنائے گا جے ان کے لئے پنڈیدہ قرار دیا ہے اور ان کے خوف کو امن سے تبدیل کروے گاوہ سب صرف میری عبادت کریں گے اور کسی طرح کا شرک نہ کریں گے اور اس کے بعد بھی کوئی کافر موجائے تو در حقیقت وہی لوگ فائن اور مدکردار ہیں۔"

(سوره نور ۲۴ - آیت ۵۵)

اس آیت میں خداوندِ عالم نے مومنین اور صالحین کی حکومت قائم کرنے کا وعدہ کیا ہے۔ وعدہ کیا ہے۔

س س " میں وہ لوگ ہیں جنہیں ہم نے زمین میں انتیار دیا تو انہوں نے نماز قائم کی اور زکوۃ اداکی اور امریالمعروف اور نئی عن المنکر کے فریضہ کو انجام دیا اور سے طے ہے کہ جملہ امور کا انجام خدا کے افتیار میں ہے۔"

افتیار میں ہے۔"

(سورہ جج ۲۲- آیت ۲۱)

بیشر حصد نظام سیاست کے تذکرہ پر مشمل ہے۔ سیاست میں مطلوبہ خوبیوں اور غیر مطلوبہ خرابیوں کا تذکرہ بھی قرآن میں کیا گیاہے۔

۔ الذا امام حسین علیہ السلام کہ جو مجسّمِ قرآن بلکہ خود قرآنِ ناطق ہیں ان کا کوئی عمل اور اقدام قرآن کے منافی اور خلاف کیوں کر ہوسکتا ہے۔

ہم یہاں معصومین علیم السلام کی تعداد کی مناسبت سے چودہ الی آیات نقل کر رہے ہیں جن میں انبیاء اور اولیاء کی سیاست کا انداز اور طریقہ بیان کیا گیاہے:

" کے داور اہم نے تم کو زمین میں اپنا جانشین بنایا ہے للذا تم
لوگوں کے درمیان حق کے ساتھ حکومت کرواور خواہشات کا اتباع
نہ کرو ٹاکہ وہ تمہیں راہِ حق سے منحرف نہ کر دیں ۔ بے شک جو
لوگ راہِ خدا سے بھٹک جاتے ہیں ان کے لئے شدید عذاب ہے کہ
انہوں نے روز حساب کو یکسر نظرانداز کر دیا ہے۔"

(سوره ص ۳۸ - آیت ۲۲)

اس آیت میں خداوندِ عالم نے حضرت داؤڈ کو خلیفہ بنانے کے بعد حکومت کرنے اور حکومت چلانے کا حکم دیا ہے۔

اس سے شک ہم نے اپنے رسولوں کو واضح دلائل کے ساتھ بھیجا ہے اور ان کے ساتھ کتاب اور میزان کو نازل کیا ہے ناکہ لوگ انسان کے ساتھ قیام کریں اور ہم نے لوہ کو بھی نازل کیا ہے جس میں شدید جنگ کا سامان اور بہت سے دو سرے منافع بھی ہیں اور اس کے کہ فداید دیکھے کہ کون ہے جو بغیر دیکھے اس کی اور اس کے اس کی اور اس کے کہ فداید دیکھے کہ کون ہے جو بغیر دیکھے اس کی اور اس کے ۔

۔ " جو لوگ اللہ اور اس کے رسول سے لڑتے ہیں اور زمین میں اس لئے تگ و دو کرتے پھرتے ہیں کہ فساد برپا کریں ان کی سزا یہ ہے کہ قتل کئے جائیں 'یا سولی پر چڑھائے جائیں یا ان کے ہاتھ اور پاؤں مخالف سمتوں سے کاٹ ڈالے جائیں یا وہ جلا وطمن کر دیے جائیں۔ یہ ذالت و رسوائی تو ان کے لئے دنیا میں ہے اور آخرت میں ان کے لئے اس سے بری سزا ہے۔"

(سوره ما کده ۵ - آیت ۳۳)

اس آیت میں اللہ اور رسول کے باغیوں اور فساد برپاکرنے والوں کے لئے سزا کا قانون بیان کیا گیا ہے۔

م نتیجہ یہ ہوا کہ ان لوگوں نے جالوت کے لشکر کو خدا کے تھم سے فکست و۔ 2 دی اور داؤد نے جالوت کو قتل کر دیا اور اللہ تعالیٰ نے انہیں ملک اور حکومت عطا کر دی اور ایپ علم سے جس قدر چاہا دے دیا اور اگر اسی طرح خدا بعض کو بعض سے نہ روکتا رہتا تو ساری زمین میں فساد پھیل جاتا لیکن خدا عالمین پر برا فضل کرنے والا سے۔"

(سوره بقره ۲- آیت ۲۵۱)

اس آیت میں طالوت اور داؤد کو راہِ خدامیں جہاد کرنے اور ملک و حکومت عطا کرنے کاذکر ہے۔

9 " پھر جب یہ محترم مہینے گزر جائیں تو کفار کو جمال پاؤ قتل کر دو اور ہر راستہ اور گزر گاہ یر ان کے اور گرفت میں لے لو اور قید کر دو اور ہر راستہ اور گزر گاہ یر ان کے ۔

اس آیت میں صاحبانِ افتدار و قدرت کی صفات سے بیان کی گئی ہیں کہ یکی وہ لوگ ہیں کہ یکی وہ لوگ ہیں کہ یک اور نماز قائم کرنے وہ لوگ ہیں کہ جو امر بالمعروف اور نمی عن المنکر کرتے ہیں اور نماز قائم کرنے اور زکو ۃ اواکرنے کا علم دیتے ہیں۔

م بن آپ کے پروردگار کی قتم کہ یہ ہرگز صاحب ایمان نہ بن سکیں گے جب تک آپ کو اپنے اختلافات میں حکم نہ بنائیں اور پھر جب آپ فیصلہ کر دیں تو اپنے دل میں کی طرح کی شکی کا احساس نہ کریں اور آپ کے فیصلہ کے سامنے سراپاتسلیم ہو جائیں۔"

(مورہ نساء سم – آبت ۱۵۵)

اس آیت میں خاتم الانبیاء پر ایمان لانے اور تصدیق کرنے کی واحد کسوئی پنجبراکرم کے فیصلوں کو ہلاچون و چراتشکیم کرلینے کو بیان کیا گیاہے۔

اور ہم نے توریت میں سے بھی کمہ دیا ہے کہ جان کا بدلہ جان اور ہم نے توریت میں سے بھی کمہ دیا ہے کہ جان کا بدلہ کان اور جان کا بدلہ کان اور آگھ کا بدلہ وانت ہے اور زخموں کا بھی بدلہ لیا جائے گا۔ اب آگر کوئی محض معاف کردے تو ہے اس کے گناہوں کا بھی کفآرہ ہو جائے گا اور جو بھی خدا کے نازل کردہ تھم کے خلاف فیصلہ کرے گا وہ ظالموں میں شار ہوگا۔"

(سوره ما کده ۵ - آیت ۴۵)
اس آیت میں قانونِ قصاص و دیات اور لوگوں کی جانوں کو تحفظ فراہم
کرنے کاذکر ہے۔

اس آیت بیں ان لوگوں کی فرمت کی گئی ہے جو کمزور مردوں 'عورتوں ' بچوں اور بے چارہ لوگوں کی حفاظت اور دفاع کے لئے قیام اور جہاد نہیں ،

۱۲ - " اے نبی الل كتاب سے كهوك أو ايك منصفان كلمه بركه جو ہمارے اور تمہارے درمیان کیساں ہے انفاق کرلیں ۔ یہ کہ ہم اللہ کے سواکسی کی بندگی نہ کریں 'اس کے ساتھ 'کسی کو شریک نہ تھمرائس اور آپس میں ایک دو سرے کو خدائی کاور جہ نہ دس اور اگر اس دعوت کو قبول کرنے ہے وہ منہ موڑیں تو صاف کمدو کہ گواہ ر ہو ہم تومسلم (صرف خدا کی بندگی و اطاعت کرنے والے ) ہیں۔'' (سوره آل عمران ۳ – آیت ۹۴) اس آیت میں یہود و نصاریٰ کو پر چم توحید تلے جمع ہونے کی دعوت دی گئی ہے اور مختلف قوموں کو ایک پلیٹ فارم پر متحد ہونے کا پیغام دیا گیا ہے۔ ۱۳ -- " اور اے نی ااگر دشمن صلح و سلامتی کی طرف ماکل ہوں تو تم بھی اس کے لئے آمادہ ہو جاؤ اور اللہ پر بھروسہ کرویقینا

(سوره انفال ۸ – آیت ۲۱) اس آیت میں دشمن سے معاہرة امن کی یالیسی کی وضاحت کی گئی ہے۔ ١١٠ -- " مسلمانواجن مشركين سے تم نے عبد ويان كيا تھا اب ان سے خدا اور رسول کی طرف ہے مکمل بیزاری کا اعلان ہے۔" (سوره توبه ۹ - آیت ۱)

وہی سب کچھ سننے اور جاننے والا ہے۔"

لئے بیٹھ جاؤ اور راستہ تنگ کر دو۔"

(سوره توبه ۹ – آیت ۵)

اس آیت میں خداوند عالم نے کقار کا گھیراؤ کرنے 'انہیں قتل کرنے اور انہیں جنگی قیدی بنانے کا حکم دیا ہے۔

ا ۔ " اور تم سب ان کے مقابلہ کے لئے امکانی توے اور گھوڑوں کی صف بندی کا انتظام کرد جس ہے اللہ کے دشمن 'اپنے دشمن اور ان کے علاوہ ان کو کہ جن کو تم نہیں جانتے ہو اور اللہ جانتا ہے 💭 کو خوف زدہ کرو اور جو کچھ بھی راہِ خدا میں خرچ کرو گے سب پورا یورا ملے گااور تم پر کسی طرح کاظلم نہیں کیا جائے گا۔"

(سوره انفال ۸ – آیت ۲۰)

اس آیت میں خدا نے مومنین کو حکم دیا ہے کہ وہ دشمنوں اور کافروں ہے ۔ مقالمہ اور جنگ کرنے کے لئے اسلحہ 'سازو سامان جنگ اور قوت و طاقت جمع کریں ٹاکہ دشمن خوف زدہ رہے اور مسلمانوں کے خلاف اٹھنے کی جرآت نہ

'' اور آخر شہیں کیا ہو گیا ہے کہ تم اللہ کی راہ میں اور ان كرور مردول مورول اور بچول كے لئے جماد نہيں كرتے ہو جنہيں کمزور بنا کر رکھا گیاہے اور جو برابر دعا کرتے ہیں کہ خدایا ہمیں اس قریہ ہے نجات دیدے جس کے باشندے ظالم ہیں اور ہمارے لئے کوئی سریرست اور این طرف سے مدد گار قرار دیدے۔"

(سوره نساء ۴- آیت ۷۵)

امُور پر بحث کرتا ہے 'ایک حصّہ دفاع اور جہاد سے متعلق امُور سے مربوط ہے ' ابوابِ فقہ کا ایک حصّہ امر بالمعروف اور نمی عن المنکر کے عنوان سے ملک کے داخلی دشمنوں سے نمٹنے کے اصولوں اور طریقوں پر بحث کرتا ہے۔

فقہ کے ابواب میں وہ ابواب بھی ہیں جو حاکم اسلامی کے لئے شرائط اس کی صفات و صلاحیت اور اس کے اختیارات کے موضوع پر بحث کرتے ہیں۔ انسانی فطرت میں منافع و مصالح کے مواقع پر اختلاف و نزاع ایک عام اور فطری بات ہے اور کوئی انسان اس سے مشکیٰ نہیں ہے۔ چنانچہ ان امور سے متعلق ان ابواب فقہ میں سے ایک باب ِ قضائے 'باب ِ شمادت ہے 'باب ِ مین

اگر حکومتِ اسلامی کی تشکیل پیشِ نظرنہ ہو تو ابوابِ فقہ میں یہ تمام مباحث قدیم یونانی فلاسفہ کی بند کمرہ میں بحث کے مانند عبث اور بے سود ہول کے اور اس بحث و گفتگو پر صرف ہونے والی مالی اور دیگر توانائیاں بھی بے فائدہ ثابت ہوں گی۔

ز کوة ، خمس ، خراج ، جریه اور دیگر مالیات جن کی وصولی اور ان کو مستحقین

تک پہنچانے کا ذکر فقہ کے ان ابواب میں کیا گیا ہے کیا یہ سب ایک ایسے نظام کے مختاج نہیں جس کے مختاج نہیں جس کے مختاج نہیں جس کے مختاج نہیں جس کے مختاج ان امور کو امانڈ اری سے انجام دیا جائے؟
امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے اصولوں کے مطابق ملک اور نظام کے واضلی وشمنوں سے نبرد آزما ہونے 'وفاع و جماد کے فدکورہ قوانین کے تحت خارجی وشمن اور اسلامی سرحدول کے تحفظ اور دفاع کے لئے ایک قومی فوج کی تشکیل ' وشمن اور اسلامی سرحدول کے تفاضوں کے مطابق جنگ وصلح کا اعلان میاانی جگہ

اس آیت میں خدا وندِ عالم نے مشرکین سے کئے گئے معاہدے کو ختم کرنے کا اعلان کیا ہے۔

ان آيات اللي ير ذراغور يجيُّ اور فيعلم يجيُّ كه:

حکومت و قضاوت '

امرالمعروف و نهی عن المنکر (یعنی مملکت کے داخلی قوانین کی پاسداری) کے قوانین کا جراء '

حدود و قوانین کانفاذ '

جنگ و جهاد اور دفاع '

رعایا کی فلاح و بهبود اور ان کی حفاظت '

ماليات كاجمع كرنا

دوسری اقوام کو مشتر کہ نظریہ پر متحد ہونے کی دعوت دینا' صلح و امن کے معاہدے کرنا اور خارجہ پالیسی متعتین کرنا' یہ سب اگر سیاسی عمل نہیں ہیں تو کیا ہیں ؟اور اگر ان امُور کو سیاست سے

الگ کردیا جائے تو پھرسیاست مین کیاباقی رہ جا آہے؟

# سیاست فقه اسلامی میں

اس وقت تک کتبِ فقہ اور احادیث میں پچاس سے زیادہ ابوابِ فقہ مارے پاس موجود ہیں اور فقہاءِ عظام نے ان کو بحث و تحقیق کا مرکز بنایا ہوا ہے۔ ان ابوابِ فقہ سے واضح طور پر یہ بات ثابت ہے کہ ایک اسلامی حکومت کا ہونا ضروری اور لازی ہے۔ ان ابوابِ فقہ کا ایک برا حصۃ مالیات سے متعلق

N.

#### آیک نظام کے مختاج شیں ؟

اگر اسلای حکومت اور نظام نه ہو تو ابواب فقه میں موجود قانونِ قضاوت اور قانونِ شمادت ہے کار اور ہے معنی ہوکر نه رہ جائیں گے؟ قرآن میں موجود احکام حدود وقصاس ودیت سب معطل ہو کر نہیں رہ جائیں گے؟

قدیم زمانے سے لے کراب تک ہمارے مجملہ ین عظام دو سرے ملکوں اور علاقوں میں رہنے والے علاء کو ایک اجازت نامہ صادر فرماتے رہے ہیں جس کو اجازہ ان میں ملاء کو اس علاقہ میں رہنے والے اجازہ ان ور حسید کما جاتا ہے۔ اس اجازہ میں علاء کو اس علاقہ میں رہنے والے میتم 'ویوانے 'غائب 'مجمول المالک اور او قاف کے اموال کی تکمداری اور حفاظت کی ذمۃ داری سونی جاتی ہے تاکہ میتم کے بالغ 'ویوانے کے عاقل اور غائب کے حاضر ہونے تک ان کے اموال خردبرد سے محفوظ رہیں۔ اگر کوئی غائب کے حاضر ہونے تک ان کے اموال خردبرد سے محفوظ رہیں۔ اگر کوئی خاص صاحبِ اجازہ عالم نہ ہوتو اس علاقہ میں رہنے والے عام عادل موسین کو سے اجازہ دیا جاتا ہے اور ان انمور کی ذمۃ داری ان پر واجب قرار دی جاتی ہے۔ للذا اور شریعتِ اسلامی جو ایک میتم اور کی دمۃ داری کو عام عادل موسین پر واجب قرار دی ہوتے ہے کہ اس کی حفاظت کی ذمۃ داری کو عام عادل موسین پر واجب قرار دی ہوتے ہے کہ اس کی حفاظت کی ذمۃ داری کو عام عادل موسین پر واجب قرار دی ہوتے ہو و مرج میں کیو نکر جنلار کھ کتی ہے؟

یہ تمام احکامِ شریعہ جو اوپر بیان کئے گئے 'ائمۂ اطمار ؓ کی روایات سے ماخوذ ہیں اور انہوں نے اپنے ماننے والوں کو ان احکامات پر سختی سے عمل کرنے کی تاکید کی ہے۔ للذا یہ کیسے سوچا جاسکتا ہے کہ امام جن احکامت پر سختی سے عمل کرنے کی اپنے ماننے والوں کو تاکید کریں ان احکام سے خود اپنے دور میں صرف کرنے کی اپنے ماننے والوں کو تاکید کریں ان احکام سے خود اپنے دور میں صرف

نظر کرکے خاموشی اختیار کرلیں۔؟ چنانچہ مدینہ سے کربلا تک سفر میں اثناءِ راہ جو لوگ امام حسین سے ملے ان سے دورانِ گفتگو بی املیہ پرکی جانے والی تقیدوں میں سے ایک سب سے بری تقید کی تھی کہ بی املیہ نے احکام خدا کو معطل کر کھاہے۔

بی امتید کی خائن حکومت نے حدودِ شریعت کو معطل کررکھا تھا۔ بیت المالِ مسلمین سے اسلام کے داخلی اور خارجی وشمنوں سے مدافعت کے لئے جس فوج کی پرورش کی جارہی تھی اس فوج کو دوستدارانِ اہل بیت اور شعیانِ علی کے خلاف انقام لینے کے لئے استعال کیا جارہا تھا۔ تمام اقتصادی در آمدات کا نظام بزید اور بی امتیہ کے افراد کے خائن ہاتھوں میں تھا۔ مالیات جو اسلام کے لئے خرچ ہونا چاہئے تھیں وہ اسلام اور اہل بیت ِ اطمار علیم السلام کی دشنی پر خرچ ہورہی تھیں۔

ان حالات میں اسلام کی دولت پر دست درازی کرنے والے ان خائن باتھوں کو کائنا کیا امام کی ذمہ داری نہیں تھی؟

اگراہام حسین علیہ السلام کے ان کلمات اور خطبات کا بہ نظرِ غارُ مطالعہ کریں تو معلوم ہوگا کہ بنی امنیہ کی بیت المال میں خیانت 'صدورِ شریعت کی معظلی اور بے گناہ بندگانِ خدا کا قتل ہی امام کے قیام و نہفت کا سبب بنا۔ امام حسین علیہ السلام کے علاوہ اگر کوئی اور مخص قیامِ حکومت کے لئے اٹھتا تو کیا اس کے بیانات ان کلمات اور بیانات سے بچھ مختلف ہوتے جو امام نے مدینہ سے کربلا تک اینے سفر کے دوران فرمائے؟۔

سوبه

OF P

#### سے نبرد آزمانہ ہوئے؟

مانا پڑے گاکہ یہ تمام جنگیں علی ٹے اپنی اسلامی حکومت کی بقا اور اس کے استحکام کے لئے اگر جنگ کرنا واجب ہے تو اسلامی حکومت کی اجتحام کے لئے اگر جنگ کرنا واجب ہے تو اسلامی حکومت کی تشکیل بھی واجب ہے۔

### سیاست جزودین ہے

دین ایک حکمت ہے۔ حکماء کے نزدیک حکمت کے دو حصہ ہیں:-

(۱) حکمت نظری: - حکمت نظری وہ حکمت ہے جو اس کا نات کے موجودات کے اسباب و علل کے بارے میں بحث کرتی ہے اور انہیں تلاش کرتی ہے۔

(۲) حکمتِ عملی: - وہ حکمت ہے جو انسانی زندگی کو استوار کرتی ہے اور بتاتی ہے کہ زندگی کو کیے بسر کیا جائے۔ حکماء حکمتِ عملی کو تین حصوں میں تقسیم کرتے ہیں: -

(الف) تزكيه نفس يا تهذيب إخلاق:-

اگر تھت انسان کے نفس کی تربیت اور مخصی زندگی بنانے میں رہنمائی کے اور انفرادی زندگی سے مربوط ہو تو اسے تزکیر منفس یا تندیب اخلاق کہتے ہیں۔

(ب) تدبير منزل:-

اگر حکمت انسان کی گھریلو زندگی کی رہنمائی کرے کہ انسان کو اپنے خاندان کے افراد کے ساتھ کیسا سلوک اور کیا روابط رکھنے چاہیں تو

# اسلامی ریاست کی تشکیل میں رسول کریم کا کردار

ہجرت کر کے مدینہ پینچنے کے بعد پینمبراکرم نے جو سب سے پہلاقدم اٹھایا وہ ایک اسلامی معاشرے کی تشکیل اور مسلمانوں کے درمیان آپس میں اخوت اور برادری کا رشتہ قائم کرنا تھا۔ آپ نے اطراف میں رہنے والے یہودیوں سے ایک دو سرے کی حدود کی پابندی کرنے کا معاہدہ طے کیا۔ اس کے بعد دو سرے مرحلہ پر آپ نے جو اقدام کیا وہ ایک اسلامی حکومت کا قیام تھا جس میں آپ خود قضاوت فرماتے تھے 'وشمن کے حملہ کے موقع پر اعلان جنگ کرتے تھے اور خود صلح کے معاہدے کرتے تھے۔ اس کے علاوہ اطراف میں کوئی ایس حکومتی ادارہ تھاکہ جو پینمبر کی ذات سے جدا ہو؟۔

# سيرت إميرالمومنين امام على عليه السلام

حضرت علی ہے اپنے دور خلافت میں جنگ جمل 'جنگ صفین اور جنگ نہوان کے نام سے تین بری جنگیں لڑیں۔

کیا یہ جنگیں اسلامی حکومت کے خلاف ہونے والی بغاوتوں کے خلاف ٹیں تھیں ؟

کیا یہ جنگیں اسلامی حکومت کے استحکام اور اس کے دفاع کے لئے نہیں افسیں ؟

کیا باغی افراد علی کی اسلامی حکومت کو ختم کرنے کے دریے نہیں تھے اور کیا علی علیہ السلام اس اسلامی حکومت کی بقا اور اس کے استحکام کے لئے باغیوں

گھر اور اس میں مسکن بنانے کی ہدایات بھی موجود ہیں۔

اسلام حیاتِ انسانی کی سعادتِ حقیقی کو آخرت سے مربوط کرتا ہے اور بتا تا ہے کہ آخرت کی سعادت دنیا میں عملِ صالح سے مربوط ہے۔ اس دینِ مقدس میں غرائز وشہوات کی طلب و تسکین کا بھی ذکر ہے۔ اور اس کے ساتھ ان کو کنٹرول اور قابو میں رکھنے اور حد سے تجاوز نہ کرنے دینے کا بھی حکم ہے۔ جمال انسان کی انفرادی زندگی کے جائز مطالبات اور طلب کو بورا کرنے کے احکام موجود ہیں وہاں اجتماعی زندگی کے مسائل کا حل بھی بیان ہوا ہے۔ مملکت کے واضلی روابط کا ذکر بھی ہے تو دو سری مملکتوں سے خارجی روابط کی ہدایات بھی پائی جاتی ہیں۔ اگر کوئی تجاوز اور استعار گری کرے تو اس سے جنگ کا حکم بھی ہے اور دوستی کی صورت میں صلح امن اور ہشتی کا ذکر بھی موجود ہے۔

اسلام کی اس ہمہ گیری اور گرائی پر ذرا نظر ڈالیں اور فیصلہ کریں کہ دین کا کون ساشعبہ سیاست سے خالی کون ساشعبہ سیاست سے خالی ہے؟ بلکہ دین کا کون ساگوشہ سیاست سے خالی ہے؟ اس کے علاوہ دین کے وہ پہلو جنہیں عبادی کہا جاتا ہے۔ جیسے نماز 'روزہ' جج وغیرہ 'ان میں بھی اجتاعی اور سیاسی مسائل کو ایک خاص اور اہم مقام حاصل ہے۔ اور وہ پہلو جنہیں اجتاعی مسائل کہا جاتا ہے جیسے تجارت 'کسب معاش' جماد 'روابط و تعلقات وغیرہ 'یہ سب دین میں عبادت شار ہوتے ہیں۔ چنانچہ دین سیاست سے متصادم نہیں بلکہ دین میں سیاست ہے۔

مغربی مفکرین کی آراء ———

برنینڈرسل کہتاہے کہ:۔

اے تدبیر منزل کہتے ہیں۔ ساست مدن:-

(7.)

اگر حکمت انسان کو گھر سے باہر اپنے معاشرے کے بارے میں ہدایت کرے تو اسے "سیاستِ مدن" کہتے ہیں۔ اور جو معاشرے میں روابط اور میں روابط اور ضوابط کا تعین کرے اسے "سیاست" کہتے ہیں۔

اب دیکھنا یہ ہے کہ جو ضابطہ اور نظام اس دین میں موجود ہے جسے انبیاء کے کر آئے ہیں آیا اس میں صرف تزکیہ رنفس اور تہذیب اخلاق کا ذکر ہے یا اس کے علاوہ گھریلو زندگی اور افراو خانہ کے ساتھ انسان کے روابط اور ضوابط کا بھی ذکر ہے یا اس سے بردھ کر معاشرے میں اجماعی روابط و ضوابط کے اصول بھی موجود ہیں۔ چنانچہ وہ قرآنی آبات جن میں بعثت انبیاء میں کے فلفہ کا ذکر ہے وہاں یہ تمام اصول بیان ہوئے ہیں۔ قرآن میں قیام قسط و عدالت کو فلفہ بعثت انبیاء میں روح قرار دیا گیا ہے جیسا کہ سورہ حدید کی آیت ۲۵ میں ذکر ہوا ہے۔

اس کے علاوہ دینِ مقدسِ اسلام میں بعثتِ انبیاء کا ایک اہم مقصد ظلم وستم کا شکار اور غلامی کی زنجیروں میں جکڑے ہوئے انسانوں کو آزاد کرانا ہے جیساکہ سورہ اعراف کی آیت کے امیں بیان ہواہے۔

غرض دینِ اسلام میں انسانی وجود کی تمام ابعاد کا ذکرہے کہ روح کی تربیت کس طرح کی جائے 'روح کو علم و عقل سے کس طرح کی جائے 'روح کو علم و عقل سے آراستہ کرنے کا بھی تعلم ہے 'انسانی جسم کے لئے جن چیزوں کی ضرورت ہے ان کا بھی تذکرہ ہے۔ اسلام نے خوروونوش سے متعلق چیزوں کو بھی بیان کیا ہے '

"اسلام ایک سیاسی دین ہے جو معاشرے کی رہبری کرتا ہے۔ اجتماعی اور انفرادی زندگی میں اس کی جزیں -بہت گھری ہیں "-لور افینشا کہتا ہے کہ:-

"الوگ ایک ایسے دین کی تلاش میں رہتے ہیں جو ان کی دنیاوی ضروریات کو پورا کرتا ہو 'جو صرف جذبات اور احساسات پر منحصر نہ ہو۔ اس وقت دنیا میں دینِ اسلام کے سوا کوئی دین نہیں ہے جس میں یہ خصوصیات پائی جاتی ہوں۔ صرف دینِ اسلام ہے جو تنا نہ ہی رسومات کا ہی حامل نہیں بلکہ اس میں انسانی زندگی کے مسائل بھی موجود ہیں 'جو اچھی سوچ کی دعوت دیتا ہے' اچھی باتیں سکھا تا ہے اور نیک اور صالح اعمال کی دعوت دیتا ہے۔"
سکھا تا ہے اور نیک اور صالح اعمال کی دعوت دیتا ہے۔"

"اسلام کا صحیح معنوں میں نشر ہونا ظالم استعار اور ان کے ایجبٹوں کے مفادات کو چیلنج کرنا ہے۔ اسلام چو نکہ استعار کا دشمن ہے اس لئے وہ افراط و تفریط کا بھی دشمن ہے اور ایک صالح نظام کا حامی ہے۔ للذا سیاست اس کا ایک براحصہ ہے۔ دین کے علاوہ اسلام میں قوانین بھی ہیں اور سیاست بھی۔ اسلام میں موجود ثقافت دین و حکومت اور دین وسیاست دونوں پر محیط ہے۔"

. (نقل از نظام سیاسی -ص ۱۴ 'باقر شریف قرشی)

سیاست سے مسلمانوں کی نفرت کی وجوہات

ہمارے معاشرے میں سیاست ایک محروہ اور ناپندیدہ لفظ سمجما جاتا ہے۔

یماں تک کہ اگر کمی مومن کے لئے یہ لفظ استعال کیا جائے تو وہ اسے اپنے لئے وشنام سجھتا ہے۔ دراصل مسلمانوں کی سیاست اور حکومت سے نفرت کی چند وجوہات ہیں مثلاً:۔

طافی 'جبّار اور ظالم سیاستدانون اور حکرانون نے عرصہ دراز ے ظلم وجور کاسلسلہ جاری رکھا ہوا ہے۔ ظالم و مجرم سیاستدان خود عیش و طرب کی زندگی بسر کرتے رہے ہیں اور عوام کو خصوصاً اہل حق کوظلم و جور کانشانہ بناتے رہے ہیں۔ چنانچہ عوام کے سامنے جب بھی سیاست اور حکومت کا نام لیا جائے تو زہوں میں بے ساخت ان ظالم و جابر سیاستد انوں اور حکمرانوں کے مکروہ چرے اور ان کے مظالم و درندگی کاتصوّر ابھر کرسامنے آتاہے اور بدفتھتی ہے اس ظلم وجور كاتصور سياست اور حكومت كامفهوم بن كرذبن يرجهاجا تاب-مسلمانوں کی سیاست و حکومت سے نفرت کی دو سری وجہ اہل حق کا تقیة ہے۔ یہ اہل حق ہی خاص طور پر حکمرانوں اور سیاستدانوں کے مظالم کا نشانہ بنتے رہے ہیں کیوں کہ ارباب سیاست و حکومت انی کو بیشہ اپنا حریف سمجھتے ہیں۔ للذا اپنی جانیں محفوظ رکھنے کے لئے یہ متیاں سیاست سے گریز بھی کرتی رہیں اور اس کی ندمت بھی۔ چنانچیہ بنی امیۃ کے دور میں شیعوں پر مظالم کی انتہا ہو چکی تھی۔ أكر كسى محب إلل بيت كوشيعه (يعني على كي حزب اوريار في والا) كيت تووہ اسے پیندنہ کرتا 'جب کہ اس کے برعکس وہ زندیق کہلوانا گوارا كرليتاتھا۔

Contact : jabir.abbas@yahoo.com

دعویٰ کیا اور اس دعویٰ کی آڑیں اپنی حکومت کا جمنڈا بلند کیا۔ چنانچہ ائمۂ اطمار ؓنے اوگوں کو متنبہ کیااور ان لوگوں سے علیحدہ رہنے کی تاکید کی کہ بیہ طاغوت کا پرچم ہے۔ للذا لوگ سیاست سے دور رہے۔

# دین اور سیاست میں جدائی کے اسباب

دین اور سیاست میں جدائی چند گروہوں کی وجہ سے آئی۔

# يبلا گروه:-

یہ وہ لوگ ہیں جن کے نزدیک دین کا تصوّر ہہ ہے کہ ۔۔۔دین اعتقادِ قلبی اسلوک و اخلاق اور چند رسومات کے سوا کچھ نہیں۔ ان لوگوں کے نزدیک دین صرف انسان کے دل سے مربوط ہے اگر کوئی مخص دین دار ہے تو وہ دین صرف آنسان کے دل سے مربوط ہے اگر کوئی مخص دین فقط آفرت سے مربوط ہے۔ دیناوی کاموں اور دنیاوی کاروبار سے اس کاکوئی تعلق و سروکار نہیں۔ ان کے نزدیک اس سے زیادہ دین اگر کچھ ہے تو وہ ۔۔۔چند خیراتی اداروں میں حصہ لینا اقیموں اور بیواؤں کے حال زار پر نظرر کھنا اور اس جیسے کچھ دو سرے ساجی کاموں میں شمولیت اور بس اس سے زیادہ کچھ نہیں۔ ان لوگوں نے دین کے بارے میں یہ تصوّر اور خیال آج کے مسیحوں سے لیا ہے۔

صنعتی انقلاب سے پہلے اہلِ کلیسا دین کے نام پر لوگوں کے جان ومال اور آبرو پر بغیر کسی دلیل اور جواز کے حکومت کرتے تھے۔ رفتہ رفتہ یہ حقائق سے

(۳) سیاست سے نفرت کا ایک سب درباری علاء ہیں جنوں نے دنیا کی خاطراپے دین کو فروخت کیا۔ ان لوگوں نے جابر حکومتوں میں شامل ہو کر اور ان حکومتوں کا جزبن کرنہ صرف میہ کہ ان کے ظلم و جبر ہر سکوت اختیار کیا بلکہ اپی وفاداریاں ثابت کرنے کے لئے ان ظالم حکومتوں کے آلہ کار بن کر خود بھی ظلم و جور کرتے رہے۔ چانچہ علاء سُو کے اس مکروہ کردار نے عام مسلمانوں کو سیاست سے متنفر کر دیا اور وہ بہ سمجھنے گئے کہ کیونکہ علاء کا مقد س طبقہ بھی اس میدان میں جا کر عدل و انصاف 'دین و شریعت کا دامن چھوٹر بیشتا میدان میں جا کر عدل و انصاف 'دین و شریعت کا دامن چھوٹر بیشتا ہے۔ اس لئے یقینا سیاست ایک غدموم اور مکروہ چیز ہے۔

(م) مسلمانوں کی سیاست سے کراہت کا ایک سب وہ دنیا پرست لوگ بھی رہے ہیں جو حکومت کے خفیہ ایجنٹ کا کردار ادا کرتے ہیں۔ انہوں نے دین کا نقاب ڈال کر سیاسی سرگر میاں شروع کیس کہ دنی عناصر کا کھوج لگا سکیں۔ للذا ائمہ اطہار علیم السلام نے اس فتم کی تحریکوں اور سرگر میوں کی فدمت کی جس کے متیجہ میں سیاست ایک نفرت انگیز چیز بن کررہ گئی۔

(۵) سیاست سے عام مسلمانوں کی نفرت کی ایک بڑی وجہ استعار کا عالمی پروپیگنڈا ہے جس نے دین و سیاست کو جدا کرنے کی بھرپور مہم چلائی۔ چنانچہ ان کی تبلیغات اور پروپیگنڈے کے نتیجہ میں حقائق پس پردہ چلے گئے اور لوگ سیاست سے متنفر ہو گئے۔

(۲) ائمہ علیم السلام کے دور میں بعض لوگوں نے مهدویت کا

منکر ہو گئے۔ یہ صرف حکومت کرنا جانے تھے اور پچھ نہیں۔ جب صنعتی انقلاب آیا 'مادیت نے ترقی کی اور حکومت ان سے چھن گئی تو یہ ان کے مقابلہ میں استقامت نہیں کر سکے جس کے نتیجہ میں وہ دین کو بہت پیچھے لے گئے اور امور زندگی کلّی طور پر انقلابیوں کے ہاتھ میں آگئے۔ چنانچہ رفتہ رفتہ انہوں نے انچی فکست کو فد ہبی رنگ وے کر کہنا شروع کیا کہ دین صرف انسان کے دل سے اور اس کے امرور آخرت سے مربوط ہے۔ دین کا دنیا سے نہ کوئی واسط ہے اور نہ دنیاوی امرور میں اس کا کوئی دخل ہے۔ ادھر جن لوگوں نے زمام زندگی کو اپنے ہوتے میں دنی بھرسے ان کے امور میں دن بھرسے ان کے امور میں والے کے امور میں اس کا دیا ہے۔ ادھر جن لوگوں نے زمام زندگی کو اپنے میں دخل کے ایک ان کے امور میں اس ور سے کہ کمیں دین بھرسے ان کے امور میں دنی بھرسے ان کے امور میں دنی تھرسے ان کے امور میں دنی تھرسے دیا کہ دین '

حقیقتاً یہ عیسائیت تھی بلکہ یوں کہنا چاہئے کہ یہ اس وقت کے مسیحی علاء سے جہوں نے اس فکر کو پروان چڑھنے کا موقع دیا۔ کیوں کہ ان مسیحی علاء کے پاس یا تو علم نہیں تھا یا کوئی فکر نہیں تھی یا پھر انہیں دین سے آشنائی نہیں تھی اور یہ صرف دین کے نام پر حکومت کررہے تھے۔ اور اگر سے علم و فکر رکھتے تھے اور دین سے آگاہی بھی رکھتے تھے تو پھر انہیں اپنے مادی اور دنیاوی مفاد کی قربانی گوارانہ تھی۔ یا پھر مسیحی دین تحریف ہو کر ان تک پہنچا تھا۔ کیوں کہ یہ بھی اپنی جگہ ایک حقیقت ہے کہ دینِ مسیح حقیقی شکل میں ان کے پاس نہیں تھا۔

لیکن اس کے برخلاف دینِ مقدّسِ اسلام نے بھی اپی اصالت اور حقیقت کو شیس کھویا۔ تمام استعاری مصائب اور مظالم جھیلنے کے باوجود دینِ اسلام اپی اصلیت برقرار رکھے ہوئے ہے اور آج تک اس میں کی کجی مخامی یا نقص کی

نشاندی نمیں کی جاستی۔ بلکہ دینِ مقدّسِ اسلام کا بھیشہ سے یہ دعویٰ رہاہے اور آت بھی اس کا یہ چیلنے ہے کہ دنیا اگر اسلام اور اسلامی نظام کو قبول کرلے تو یہ آج بھی انسان کے نظامِ حیات کو ہاتھ میں لے کربی نوع انسان کو ساحلِ سعادت تک پنچا سکتا ہے۔

للذا وہ گروہ جو دین کو چند عقائد اخلاقی اقدار اور چند رسومات تک محدود سمجھتا ہے وہ یا تو جابل ہے اور دین سے کماحقہ آشنائی نہیں رکھتا۔ یا پھر --- یہ گروہ استعار کے ہاتھوں میں بکا ہوا ہے اور استعار کی خدمت میں اسلام کے خلاف کام کر رہا ہے۔

# دو سراگروه:-

دوسرا گروہ وہ ہے جو مادیت کے علاوہ کسی غیرمادی وجود کا قائل ہی نہیں۔
یہ گروہ دین کو انسانی ذہن اور فکر کی پیداوار سمجھتا ہے یا جملِ انسانی کی پیداوار قرار دیتا ہے۔ یا یہ لوگ کہتے ہیں کہ انسان کے اندر جو خوف ہے اس کے نتیجہ میں دین وجود میں آیا ہے اور بھی کہتے ہیں کہ اسے سرمایہ داروں نے مستفعفین اور محرومین کو خاموش اور قانع رکھنے کے لئے پیدا کیا ہے۔ بھی کہاجا تا ہے کہ یہ فقرا اور محرومین کا پیدا کردہ ہے کہ جو سرمایہ داروں پر قناعت نہ کر سکے چنانچہ انہوں نے اپنی تسکین کے لئے دین کو پیدا کیا۔

غرض یہ گروہ دین کو انسانی فکر یا جملِ انسانی کی پیداوار سمجھتا ہے اور سرے سے دین کی ضرورت ہی کا منکر ہے۔ ان کا کمنا ہے کہ حیات انسانی ہر روز تغیرو تبدّل سے دوچار ہوتی رہتی ہے 'ہر روز نئے نئے مسائل پیدا ہوتے رہتے ہیں

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

ΔΙ

اس لئے دین جو ایک ہزار سال پہلے کی فکر پر بنی ہے وہ آج کے مسائل کیوں کر حل کر سکتا ہے۔ لہٰذا ان کے نزدیک دین اور سیاست دو جدا جدا چیزیں ہیں اور دین انسانی مسائل کو حل نہیں کر سکتا۔

### تيسراگروه:-

ان کا کہنا ہے کہ جو مخص سیاست میں ہے وہ اپنے مقاصد کے حصول کے مجبور ہوتا ہے کہ اخلاقی مسائل اور اپنے اعتقادات کو بالائے طاق رکھے۔
اس سلسلے میں وہ بے شار مثالیں پیش کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ سیاستدانوں کا بہشہ یہ طریقہ کار رہا ہے کہ وہ اپنے مقاصد کے حصول کی خاطر اپنے وعدول کو بہل پشت ڈال دیتے ہیں 'وہ اپنے اقتدار کی خاطر اپنے عزیز ترین افراد کو قتل کرنے ہے بھی نہیں ہچکھاتے 'باپ بیٹے کو قتل کردیتا ہے اور بیٹا باپ کو۔ بے گناہ افراد کا خون بمانا ان کے نزدیک معمولی بات ہے۔ مثال کے طور پر معاویہ نے اہام حسن کے ساتھ صل کی اور صلح کے معاہدے پر دشخط کرنے کے بعد کہا کہ "جو معاہدہ میں نے حسن ابن علی کے ساتھ کیاوہ سب میرے پاؤں کے نیج

غرض اس گروہ کا کہنا ہے کہ سیاست اور دین دو علیحدہ علیحدہ چیزیں ہیں للندا بقول ان کے بهتر پیہ ہے کہ سیاست کو دین سے جدا ر کھا جائے۔

در حقیقت ان لوگوں نے سیاست کے اس اصلی مفہوم و معنی کو نہیں سمجھا جے عقلا عکماء اور علماء نے بیان کیا ہے۔ ان لوگوں نے ظالم اور ستم پیشہ لوگوں کے کردار کو سیاست کے اس مکروہ چرہ کو دیکھا ہے

جو آج دنیامیں رائج ہے۔ اور یمی اسباب سیاست سے ان کی نفرت کی وجہ ہیں۔ سیاسی عمل کی کسوٹی

یہ فیصلہ کرنے کے لئے کہ امام حسین علیہ السلام کا قیام سیای تھا یا نہیں ' ضروری ہے کہ ہمارے پاس کوئی کسوئی اور ایسامعیار موجود ہو جس کے ذریعہ ہم سیاسی اور غیرسیاسی عمل کے در میان حد فاصل قائم کر سکیس اور بلا تردّویہ کمہ سکیس کہ فلال عمل سیاسی ہے اور فلال عمل غیرسیاس۔ لیکن کم از کم:۔

ہر وہ عمل اور گفتار و رفار ساسی کملائے گی جو کسی معاشرے کے نظام سے مربوط ہو اور اس کے قانون سے متعلق ہو خواہ وہ منفی ہویا مثبت۔

ہروہ مزاحت جو کی معاشرے پر مسلط عاکم کے خلاف کی جائے وہ سیای عمل کملائے گی۔

کی معاشرے پر مسلط حاکم کا ہر وہ عمل جو اپنی حکومت کے دوام کے لئے ہویا اپنی حکومت کے حریف اور مخالفین کو کچلئے اور دوانے کے لئے ہواسے سیاس عمل کہاجائے گا۔

سای مرگرمیاں درج ذیل پہلوؤں پر مشتل ہو سکتی ہیں:-

حسول اقتدار کے لئے سرگری۔

🔾 مکومت کے خلاف یا اس کی کسی پالیسی کے خلاف مزاحمت۔

ملک کے نظامِ قانون کے خلاف مزاحمت یا پورے نظام کی تبدیلی اور حکومت کا ڈھانچہ بدلنے کے لئے سرگری۔

بیرونی استعار کی مداخلت اور اس کی پالیسیوں اور سرگرمیوں کے خلاف قیام۔

> ان چار قتم کی سرگرمیوں کی تشریح ہم یہاں پیش کرتے ہیں۔ (۱) حصول اقتدار کے لئے سرگرمی:-

ہر مخص کی میہ کوشش ہوتی ہے کہ اجتاع میں اس کوطاقت و قدرت حاصل ہو اور دو سروں پر اس کاغلبہ ہو۔ میہ ہر شخص کی فطری خواہش ہوتی ہے اور اس کو صراع علی السلط یعنی سیاست برائے حصولِ اقتدار کہا جاتا ہے۔ حصول اقتدار کے لئے سرگرمیوں کی بھی چار قسمیں ہوسکتیں ہیں:۔

رالف)

بہلی قتم کے مصداق وہ لوگ ہیں جو دعویٰ کرتے ہیں کہ
منصبِ حکومت ہمارا خاندانی حق ہے اور حکومت کرنا اور قانون بنانا
دونوں ہمیں ہی زیب ویتے ہیں۔ اس دعوی کو ملوکیت کتے ہیں۔
تاریخ کے وہ بادشاہ جو خود کو خدا پرست کتے تھے وہ یہ دعوی کرتے
تھے کہ سلطنت اور حکومت ہم کو اور ہمارے خاندان کو خدانے دی
ہے۔ لہذا ان کے بعد ان کی نسل اور خاندان کے لوگ وراشت کی
بنیاد پر حکومت کا دعوئی کرتے تھے۔ ان لوگوں نے نہ بھی یہ دعوئی کیا
کہ ان پر وحی نازل ہوتی ہے اور نہ یہ کہ ان پر فرشتہ نازل ہو تا ہے۔
ان کا دعویٰ صرف یہ تھا کہ حکومت ہم کو خدا کی طرف سے ملی ہے
دور اس دعوی کی دلیل میں یہ کتے تھے کہ اگر خدانہ چاہتا تو حکومت ہم کو نہ ملتی ۔ لہذا حکومت کا ہمارے ہاتھ میں ہونائی اسی بات کی
دلیل ہے کہ ہم خدا کی مرضی سے حکومت کررہے ہیں۔

(ب) حصولِ اقد ار کے لئے سرگرمیوں کی دوسری قسم طاقت اور قدرت کے بل پر حکومت حاصل کرنا ہے۔ یعنی جو بھی طاقت اور قدرت کے ذریعہ غلبہ حاصل کرلے حکومت اس کا حق ہے۔ چنانچہ اہل سنت والجماعت کے نزدیک جو بھی طاقت اور قدرت کے ذریعہ تخت خلاف قیام جائز نہیں۔

آ) حصولِ اقتدار کے لئے سرگرمیوں کی تیسری قسم اجماع اور انقاق کے ذریعہ حکومت حاصل کرنا ہے۔ یعنی حکومت اس کا حق ہے جس پر لوگوں کا انقاق اور اجماع ہو جائے۔ ایسی حکومت کو جمہوری حکومت بھی کماجاتا ہے اور ایسی ہی حکومت علماء اور مفکرین کی توجہ کا مرکز ہے۔

(ı)

الی سرگرمیوں کی چوتھی قتم الی حکومت کا حصول ہے جے خلافت و امامت کتے ہیں۔ الی حکومت کے داعی کو خلیفہ یا امام کما جاتا ہے۔ خلفاء اور ائمہ اس منصب کے دعویٰ کی حقانیت کے ثبوت کے لئے نصب اللی ہے استدلال کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ خلیفہ یا امام کو منصوب کرنا اللہ کا حق ہے جیساکہ قرآن کی آیات ہے واضح

إِنِّى جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً (موره بقره ٢ آيت ٣٠) إنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامُا (موره بقره ٢ آيت ١٢٣) إِنَّاجَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ (موره ص ٣٨ آيت (٢٢) حکومت کے خلاف اٹھ کھڑے ہوتے ہیں جب کہ حکومت اپنی بقا کے لئے ان لوگوں کو دہاتی ہے۔

(۳) ملک کے نظام قانون کے خلاف یا پورے نظام کی تبدیلی اور حکومت کا ڈھانچہ بدلنے کے لئے سرگرمی:۔

یہ نزاع عموماً حکومت کی شکل اور ڈھانچہ کے بارے میں ہو تا ہے مثلاً پکھ
لوگ بادشاہی اور ڈکٹیٹرشپ کے خواہاں ہوتے ہیں جب کہ دو سری طرف لوگ
جمہوریت چاہتے ہیں۔ پھر جمہوریت میں بھی پکھ لوگ پارلیمانی نظام کے خواہاں
ہوتے ہیں اور پکھ صدارتی نظام کوئی پارٹی کی بنیاد پر حکومت چاہتا ہے اور کوئی
قومی بنیاد پر کوئی ایسی جمہوریت چاہتا ہے جو دین و فد ہب سے آزاد ہو اور کوئی
دین و فد ہب کی بنیاد پر ایک اللی حکومت کا خواہشند ہو تا ہے۔

(م) بیرونی ممالک کی مداخلت اور ان کی پالیسی اور سرگرمیوں کے خلاف مزاحمت:-

یہ ایک حکومت کا دوسری حکومت کے ساتھ نزاع ہے۔ یعنی کبھی دو حکومتیں اپنے سیاسی ، جغرافیائی یا اقتصادی نزاع کی بناء پر آپس میں نبرد آزما ہو جاتی ہیں اور ایک حکومت دوسری حکومت کے مقدرات سے کھیلنے کے لئے اس سے جنگ کرتی ہے اور اقتدار حاصل کرنا جاہتی ہے۔ بھی کسی ملک کے رہنے والے باہر کے ملکوں کی مداخلت اور عزائم کو روکنے کے لئے اٹھ کھڑے ہوتے ہیں۔ بھی باہر کی کوئی دو حکومتیں کسی تیسری مملکت پر اپنی اجارہ داری قائم کرنے سے کے لئے آپس میں جنگ کرتیں ہیں۔

بسر حال حکومتوں کے خلاف جب بھی اور جو بھی مزاحت اٹھتی ہے وہ ان

یہ ذوات حکومت کا حق ان لوگوں کے لئے قرار نہیں زیتیں جو طاقت اور قدرت رکھتے ہیں اور نہ ہی ان لوگوں کا حق کہ جن پر لوگوں کا اتفاق اور اجماع ہوگیا ہو۔ بلکہ ان کے نزدیک بیہ صرف ان ہستیوں کا حق ہے جنمیں دلیل اور برہان کے ساتھ خداوندِ عالم نے منصوب کیا ہو اور جن کا نصب العین زمین پر اللی حکومت نافذ کرنا ہو۔ شیعہ نقطہ نظر کے تحت خلافت اور حکومت صرف انہیں لوگوں کا حق ہے اور اگر اس گروہ کو بیہ منصب نہ ملے تواس کے حصول کے لئے جدوجہد کرنا واجب اور ضروری ہے۔ چنانچہ اس کے واجب اور ضروری ہونے کی دلیل میں ائمہ علیم السلام کے اقوال بھی ملتے ہیں اور خود ان کی سیرت طیت میں ہمی اس کے شواہد موجود ہیں۔ اور خود ان گئی سیرت طیت میں کہی یالیسی کے خلاف مزاجمت:۔

عام چونکہ کری اقتدار پر ہوتا ہے 'وہ اپنی رعایا کو امرو نہی کرتا ہے اور ان کے لئے حدود و قبود متعین کرتا ہے۔ یہ اوامرو نواہی رعایا میں سے بعض لوگوں پر گراں گزرتے ہیں اور ان کے لئے قابلِ مخل نہیں ہوتے اس لئے یہ لوگ عکومت کے خلاف مزاحت کرتے ہیں۔ ایسے لوگ نیک اور صالح نہیں ہوتے بلکہ یہ وہ لوگ ہوتے ہیں جو کوئی حکومت اور نظام نہیں چاہتے بلکہ ایک حیوانی زندگی چاہتے ہیں یا پھرانی خواہشات کے مطابق اپنی حکومت قائم کرنا چاہتے ہیں جس کے نتیجہ میں حکومت کو ان کی مزاحت کو کچلنا پڑتا ہے۔ بھی مسلم اس کے برعکس ہوتا ہے۔ حکومت کی طرف سے قبود و پابندی اور اوامرو نواہی کے نفاذ میں حاکم ایپ اختیارات سے تجاوز کر جاتے ہیں۔ جس کے نتیج میں لوگ میں حاکم ایپ اختیارات سے تجاوز کر جاتے ہیں۔ جس کے نتیج میں لوگ

# امام حسین کا قیام بنی امیّہ اور ان کے حامیوں کی نظر میں

امام حین کی تحریک میں آپ کے مر مقابل بنی امیّہ سے 'فریقِ مخالف ہونے کے ناطے فطری طور پر بنی امیّہ امام کے ارادوں سے اچھی طرح واقف سے اور امام کے اقدام سے قبل 'تحریک کے دوران اور آپ کی مظلومانہ شمادت کے بعد بھی امام کے اہداف و مقاصد کے بارے میں ان کے کلمات میں کیسانیت پائی جاتی ہے اور کسی موقع پر سے اظہار نہیں ہو آپا کہ سے جنگ کسی غلط منہی کی بنا پر وجود میں آئی تھی۔ آیئے جائزہ لیتے ہیں کہ بنی امیّہ کی نمایاں شخصیات اوران کے حامی امام حیین کے قیام کو کس نظرسے دکھے رہے تھے۔

### معاويه ابن ابوسفيان

جب معاویہ کے مرض نے شدت اختیار کی اور وہ موت کے قریب پہنچا تو اس نے پزید کے نام ایک وصیت نامہ تحریر کیا جس میں لکھا کہ:
"اے فرزند! میں نے تمام شراور مصیبت کو اپنے حصتہ میں لے کر تمہمارے لئے راہ ہموار کر دی ہے 'تمہمارے وشمنوں کو ذلیل و

چار قتم کی مزاحتوں سے علیحدہ نہیں۔ اور مزاحت کی بیہ چاروں قتمیں ساسی ہیں۔ امام حسین علیہ السلام کے قیام کو ان چار شقول میں سے جس کسی شق میں شار کیا جائے ہر حال میں ساسی عمل کہلائے گا۔

---☆----☆----

یزید کو جب امام حسین کے مکہ پہنچنے کی خبر ملی تو اس نے عبداللہ ابن عباس کو ایک خط لکھا کہ:

"مجھے خریلی ہے کہ حین مکہ آئے ہیں اور میرا خیال ہے کہ مشرق (کوفہ) کے کچھ لوگ ان کو خلافت کالالج دے رہے ہیں۔ آپ اہلِ کوفہ سے آگاہ ہیں اور ان کے بارے میں تجربہ بھی رکھتے ہیں اگر وہ ایسا کوئی قدم اٹھائیں گے تو قرابت کے رشتے ٹوٹ جائیں گے۔ آپ اس خاندان کے بزرگ مخص ہیں 'خاندان کی نظریں آپ پر ہیں۔ حیین کو امت میں تفرقہ ڈالنے سے باز رکھیں۔"

یہ لکھ کر اس نے کچھ طویل اشعار بھی اپنے خط میں تحریر

(نقل از تاریخ دمثق - ابن عساکر - ص ۲۰۹۳) دربار بزید میں جب اس کے سامنے سرہائے شہد ااور حرمِ حسینی کو پیش کیا گیا تو بزید نے اہل دربارے دریافت کیا کہ:

"تم جانتے ہو کہ حمین ٹریہ دن کیوں آیا۔" پھر خود ہی جواب دیا کہ:

" حسین " مجھے تھ کہ ان کا باپ میرے باپ سے بمتر ہے "
ان کی مال میری مال سے بمتر ہے اور وہ خود مجھ سے بمتر ہیں اور
اس منصب خلافت کے مجھ سے زیادہ اہل اور سزاوار ہیں۔
کیا ان کا باپ میرے باپ سے بمتر ہے ؟اگر ایسا ہے تو جب

خوار کر دیا ہے اور اہلِ عرب کی گر دنوں کو تمہارے لئے جھکادیا ہے۔ البتہ تمہارے لئے تین آدمیوں سے ڈر تا ہوں جو خلافت کے مسئلہ میں تم سے جنگ کریں گے اور وہ سے ہیں: حسد علام علاما

- (۱) حسین ٔ ابن علی ٔ
- (۲) عبدالله ابن عمراور

اس کے بعد معاویہ کہتاہے کہ:

«لیکن اہلِ عراق حسینؑ کو نہیں چھوڑیں گے اور وہ حسینؑ کو میدان میں نکال لائمیں گے-"

(حیات ِ امام حسین ٔ باقرقر شی -ج۲-ص ۲۳۷ نقل از تاریخ این اثیر-ج۳-ص ۲۵۹)

#### يزيدابن معاوبيه

یزید نے عبیداللہ ابن زیاد کو گور نری کا تھم نامہ جاری کرتے ہوئے کہا کہ:

"کوفہ میں میرے لوگوں نے مجھے خبردی ہے کہ مسلم بن عقیل
وہاں لوگوں کو جمع کر رہے ہیں 'وہ سے کام مسلمانوں میں اختلاف
پھیلانے کے لئے کر رہے ہیں۔ تم جلد کوفہ پہنچو ہمسلم کو تلاش
کو اور ان کو گر فقار کرویا قتل کردویا جلاوطن کردو۔"

حیات امام حیین " باقر قرشی ۔ج۲۔ ص ۳۵۳ نقل از البدایہ والنہایہ ۔ج۸۔
ص ۱۵۲)

اس نے حضرت مسلم ابن عقبل سے کہا کہ:
"اے شاق الے عاق اہم نے اپنے امام وقت پر خروج کیا مسلمانوں میں تفرقہ ڈالا اور امت میں فتنہ فساد برپا کیا۔"
حضرت مسلم نے جواب دیا کہ:
"معاویہ مسلمانوں کا خلیفہ نہیں تھا۔ اس نے مکرو فریب سے خلافت پر قبضہ کیا۔ اور ایباہی اس کا بیٹا پر یہ بھی (خلافت پر ناجائز

قابض) ہے۔ امت میں فسادتم نے اور تمہارے باب نے پھیلایا

ابن زیاد نے جواب دیا:

اس پر عبیداللہ ابن زیاد نے کہا:

ابن ریاد ہے ہو آب دیا۔

"تم نے ایک بردی چیز کی خواہش کی ہے لیکن تمہاری یہ آرزو

یوری ہونے (اور اس تک پہنچنے) کے درمیان خدا حائل ہوا اور

خدانے یہ مقام اس کے اہل کو بخش دیا۔"

حضرت مسلم نے دریافت کیا:

ابن مقام کا اہل کون ہے؟"۔

ابن زیاد نے جواب دیا:

اس کے اہل معادیہ اور یزید ہیں۔

حضرت مسلم نے فرمایا:

"خدا فیصلہ کرنے والا ہے کہ کون حق پر ہے اور کون حق دار

ان کے باپ نے میرے باپ سے مسکتہ خلافت پر اختلاف کیا تو فیصلہ کس کے حق میں ہوا۔ جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ ان کی ماں میری مال سے بہتر ہے تو یہ بات صحیح ہے کیوں کہ ان کی ماں میری مال سے بہتر ہے تو یہ بات صحیح ہے کیوں کہ ان کے ماں رسول اللہ کی وختر ہیں۔ حسین گایہ کہنا بھی صحیح ہے کہ ان کے جد میرے جد سے بہتر ہیں کیوں کہ رسول اللہ کی مثال نہیں۔ لیکن ان کا یہ سمجھنا کہ وہ خود مجھ سے بہتر ہیں تو یہ ان کی ناسمجی ہے۔ انہوں نے قرآن کی اس آیت کو نہیں سمجھاکہ:

د ملک و حکومت کا مالک خود خدا ہے اور وہ جے چاہتا ہے دیتا ہے دیتا ہے۔ انہوں خاطب ہو کر کہا کہ:۔

یزید نے امام سجاڈ سے مخاطب ہو کر کہا کہ:"تہمارے باپ نے میری حکومت سے اختلاف کیا-"
(حیاتِ امام حسین - باقر قرقی - ج س-ص ۳۸۸ نقل از طبری - ص ۲۲۲)
یزید کی گفتگو اور خط سے ظاہر ہے کہ وہ امام حسین کو اپنا سیاسی حریف سمجھتا
تھا اور جانیا تھا کہ حسین اپنے حقِ خلافت کی بازیا بی چاہتے ہیں-

یزید جس وقت ندکورہ بالا جملے اداکررہا تھا تو امام سجاد اس کے سامنے موجود سیرید جس وقت ندکورہ بالا جملے ان جملوں کی تردید نہیں کی اور سے نہیں فرمایا کہ میرے یدر بزرگوار کا مقصد حصولِ خلافت نہ تھا۔

عبيدالله ابن زياد

-جب کوفہ میں حضرت مسلم کو قید کر کے ابن زیاد کے سامنے پیش کیا گیا تو

(حیاتِ امام حسین ٔ -باقر قرشی -ج۲-ص ۱۲۳ نقل از تا، ص ۲۲۹)

# مروان ابن الحکم

بنی امیة امام حسین کو اپنا حریف سیحقت تھے اور جانتے تھے کہ آپ معاویہ اور یزید کی حکومت کے لئے سب سے بردا خطرہ ہیں۔ چنانچہ مروان نے معاویہ کو ایک خط لکھا جس میں یہ تحریر تھا کہ:

"حسین" کے پاس لوگوں کی آمدورفت بردھ گئی ہے۔ خدا کی قتم! میں اس سے تہمارے لئے خطرناک دن دیکھ رہا ہوں (لیعنی خطرے کی بوسونگھ رہا ہوں)"

رحيات الم حين" - باقر قرشى -ج ٢ - ص ٢٢٣ نقل از انساب الاشراف ق ا -جيا)

مروان نے معاویہ کو تجویز پیش کی کہ امام حسین کو مدینہ سے نکال کرشام میں نظر بند کر دیا جائے ناکہ اہلِ عراق ان سے رابطہ نہ کر سکیں۔ لیکن معاویہ نے اس تجویز کو مسترد کر دیا اور مروان کو جواب دیا کہ تم خود حسین سے چھٹکارا حاصل کر کے جھے مصیبت میں بھنسانا جائے ہو۔

(حیات امام حسین ٔ باقرقرشی -ج۲ مس ۲۲۳ نقل از انساب الاشراف نقل از فرید -ج۲ - ص ۱۲۱ - ق ۱ - ج۱)

#### خلاصہ

چنانچه ان حواله جات میں چاہے وہ مروان کا خط اور تجویز ہو یا معاویہ کا

'کیاتم گمان کرتے ہو کہ خلافت پر تمہارا بھی کوئی حق ہے؟'' حضرت مسلم نے جواب دیا: 'دگمان نہیں بلکہ یقین ہے 'یقینی طور پر خلافت پر ہمارا حق تھا اور ہمارا حق ہے۔''

(حيات امام حمين - ٢٥ - ص ٣٠٢ ٢٠٠١) جب عبیداللد ابن زیاد کویہ خبر ملی کہ مسلم بن عقیل المام حسین کے لئے لوگوں سے بیعت لے رہے ہیں اور انقلاب و تحریک کے لئے روپیے جمع کر رہے ہیں تو اس نے مسلم کا سراغ لگانے اور امام حسین ؑ کے بیعت گزاروں ہے متعلق معلومات کے حصول کے لئے اپنے غلام معقل کو بھاری رقم دے کر مقرر کیا۔ معقل نے کوفیہ میں موجود شعبانِ علی سے رابطہ قائم کرے خود کو امام حسین کے برستار اور جانثار کے طور پر پیش کیا اور کھا کہ میں شام سے امام کی نصرت کے لئے آیا ہوں۔ میرے پاس تیس ہزار درہم ہیں جو میں امام کی خدمت میں پیش كرنا چاہتا ہوں ناكہ وہ اس مال كو اينے وشمن سے جنگ ميں صرف كريں۔ اس طرح فریب دہی کے ذریعہ معقل نے مسلم ابن عوبحہ تک رسائی حاصل کی اور ان کے سامنے امام حسین سے اپنی عقیدت و محبت کا اظہار کرنے کے بعد کما کہ مجھے مسلم بن عقیل تک پہنچا دیں ہمسلم بن عوبیحہ نے اس سے رازداری کاوعدہ لیا اور مسلم کے پاس لے گئے۔ حضرت مسلم بن عقبل نے اس سے بیعت لی اور اس سے مال وصول کرکے وہ رقم ابو تمامہ ساعدی کے حوالے کر دی۔

معقل جو اپنے مقصد میں کامیاب ہو چکا تھا۔ سیدھا عبیداللہ ابن زیاد کے ایس گیااور پوری رپورٹ اس کے سامنے پیش کردی۔

"وہ کون ہے " عبیداللہ نے کہا:

" بانی! خاموش ہو جاؤ۔ یہ جو کچھ تمہارے گھر میں امیرالمو منین (یزید) اور مسلمانوں کے خلاف ہو رہا ہے کیا تم سجھتے ہو کہ مجھ سے پوشیدہ ہے؟ تم نے مسلم کو اپنے گھر میں چھپا رکھا ہے 'تم اس کے لئے اسلحہ جمع کر رہے ہو اور لشکر اکھٹا کر رہے ہو۔"

(كتاب سفيرالحسين "اليف عبدالواحد-ص ٨٠)

#### خلاصه

عامیانِ بی امت بھی یہ سیمھتے تھے کہ بزید کی حکومت کو حمین کے خطرہ ہے جمیعاکہ امارہ ابن ولید ابن عتبہ وغیرہ نے بزید کو اس خطرہ سے آگاہ کیا۔ یا جیساکہ عبیداللہ ابن زیاد نے ہانی بن عودہ کے گھر میں حضرت مسلم بن عقیل کی سیاس مرگر میوں کے ذریعہ یہ محسوس کر لیا تھا کہ امام حمین 'بزید کی حکومت کے خلاف اٹھ کھڑے ہوئے ہیں۔

شمرابن ذي الجوش

عمراین سعدنے کربلاسے عبیداللہ ابن زیاد کو خط لکھا جس میں اس نے کہا کہ:-

"فداوندِ عالم نے فتنہ کی آگ کو ٹھنڈ اکر دیا ہے 'امت ایک کلمہ پر

وصیت نامه 'یزید کا حکمنامه 'خط اور مکالمه ہویا عبیدالله ابن زیاد کی سرگر میاں ہر عبار میں معلقہ علیہ معلقہ کا محور منصبِ خلافت ہے۔ بنی امیّہ کے یہ تمام افراد اس بات کو سمجھتے ہے کہ امام حسین کا قیام سیاسی ہے اور ان کی منزل وہ منصبِ خلافت ہے جس پر یزید غاصبانہ طور پر مسلط ہے۔

# قيام امام حسين 'حاميانِ بني اميّه كي نظرين

حضرت مسلم ابن عقیل کے ہاتھ پر اہلِ کوفہ کی بیعت کے بعد بنی امتے کی حکومت کے حامیوں میں سے امارہ ابن ولید ابن عتبہ عمر ابن سعد عبداللہ حضری وغیرہ نے بزید کو خط لکھا کہ:

"مسلم کوفہ پنچ چکے ہیں۔ شعبانِ علی نے حسین کے لئے ان کے ہاتھ پر بیعت کی ہے۔ تم اگر کوفہ اور اپنی حکومت کو بچانا چاہتے ہو تو کوفہ میں کی ایسے شخص کو بھیجو جو تمہارا حکم نافذ کرے اور تمہاری نمائندگی کرے (کیوں کہ نعمان ابن بشیر بالتحقیق کمزور شخص ہے۔)"

(حیاتِ امام حسین ٔ -باقر قرشی -ج۲-ص ۳۵۲ نقل از تاریخ ابن اثیر -ج۲-ص ۲۲۷)

ہانی ابن عردہ کو جب دارالامارہ میں عبیداللہ ابن زیاد کے سامنے پیش کیا گیا تو عبیداللہ ابن زیاد نے سامنے پیش کیا گیا تو عبیداللہ ابن زیاد نے شریح قاضی کی طرف متوجہ ہو کریہ شعر پڑھا:
''میں اس کی حیات چاہتا ہوں اور وہ میری جان کے در پے ہے۔''
ہانی ابن عودہ نے یوچھا:

ان کو مجبور کرو کہ وہ پہلے تمہارے سامنے سرتشام خم کریں پھراس کے بعد چاہو تو ان پر عماب کرو اور چاہو تو انہیں معاف کر دو۔ مجھے خبر ملی ہے کہ حسین اور عمر سعد ہررات مل کر بیٹھتے ہیں اور میٹنگ کرتے ہیں۔"

(تجارب امم - مسكويہ - جلد ٢ - س ١٦)

اگر ان نظریات پر غور کیا جائے تو معاویہ سے لے کر تمام عامیانِ بی امیہ

تک کو جو پریشانی لاحق تھی اور جس چیز نے انہیں ہراساں کیا ہوا تھا وہ یہ نہیں
تھی کہ حسین کربلا میں شہید ہونے کے لئے جارہے ہیں اور اگر وہ کربلا میں شہید
ہو جائیں گے تو بنو امیہ کے حکمران کے لئے کوئی مشکل نہ ہوگی بلکہ سب پریشان
اس لئے ہیں کہ حسین نظے ہیں تو کہیں خلافت اور حکومت بنو امیہ کے ہاتھ سے
نکل نہ جائے۔

<u>---☆---</u>-

متحد ہوئی ہے اور امت کے مسائل کی اصلاح ہوئی ہے۔ حسین نے میرے سامنے یہ تجاویز بیش کی ہیں کہ:-

- (۱) وہ جمال سے آئے ہیں وہیں واپس چلے جائیں گے 'یا
- (۲) وہ کی ایسے شریں چلے جائیں گے جان وہ امت کے ایک عام فرد کی حیثیت سے زندگی بسر کریں۔یا
- (۳) وہ خود بزید کے پاس جا کر بزید کے ہاتھ پر ہاتھ رکھیں گے اور اس سے خود اپنا فیصلہ کریں گے۔" 🌣

" یہ تجاویز آپ کو بھی پیند ہول گی اور امت کی بهتری بھی ای میں ہے۔" عبیداللّٰہ ابن زیاد نے یہ خط د کیھ کر کھا کہ " یہ اپنے امیر کے لئے نیک مشورہ ہے اور مجھے پیند ہے۔"

یہ خطر پڑھ کرعبیداللہ ابن زیاد نے اپنی پندیدگی کااظہار کیا تو شمرنے اٹھ کر کما کہ:۔

"اب جب حین تمهارے شرکے کنارے پر پہنچ چکے ہیں اگر انہوں نے اپنا ہاتھ تمهارے ہاتھ میں نہ دیا اور یمال سے واپس چلے گئے تو وہ قوت وعزت کے مالک بنیں گے اور تم کمزور اور عاجز ہو جاؤ گے۔ وہ تم کو حکومت سے ہٹانے کے لئے آئے ہیں۔ اس لئے حین کو یہ موقع نہ دو ورنہ یہ تمہاری کمزوری پر محمول ہو گا۔

ہے۔ متذکرہ بالا آخری دو تجاویز عمر ابن سعد کے خط کا مضمون ہیں۔ ہمیں اس سے اتفاق نہیں کہ امام حسین ٹے یہ تجاویز پیش کی ہوں جیساکہ ہم اس کی رد میں بیان کریں گے۔

1

### عبدالله ابن زبير

امام جب مکہ میں قیام پذیر تھے تو عبداللہ ابن ربیرامام کے پاس بار بار آیا اور اس وقت در پیش مسائل کا ذکر کر آباور کہتا کہ بعد نہیں ہم بنو امیّہ کو آزاد کیوں چھوڑے ہوئے ہیں جب کہ ہم فرزندانِ مماجرین ان سے کمیں بہتراور مستق ہیں۔ وہ اس طرح امام کے ارادوں سے آگاہ ہونا چاہتا تھا۔

امام نے فرمایا کہ میں کوفہ جانے کی سوچ رہا ہوں کیونکہ اہلِ کوفہ کے خطوط اور وعوت نامے آئے ہیں۔ عبداللہ ابن زبیر نے کہا کہ اگر کوفہ میں آپ کی طرح میرے بھی شیعہ ہوتے تو میں کوفہ سے رو گردانی نہ کرتا۔ اس کے بعد وہ ڈر گیا کہ کمیں امام اس کو متم نہ کریں اور کہنے لگا کہ اگر آپ بیس جاز میں قیام کرکے لوگوں کو دعوت قیام دیں تو ہم آپ کے ساتھ ہوں گے۔ ہر طرح کی مدد دیں گے اور آپ کے ہاتھوں پر بیعت کریں گے۔

(مقلِ حسین جرالعادم -ص ۱۲۵ - نقل از تاریخ طبری)

اس کے بعد ابن زبیر نے کہا کہ آپ کا جی چاہے تو مکہ ہی میں رہیں یا مکہ

کے لئے مجھے اپنا نمائندہ مقرر کر دیں؟ -جب ابن زبیر چلا گیا تو امام نے لوگوں
سے فرمایا کہ عبداللہ ابن زبیر کتے ہیں کہ یہ میرے لئے لوگوں کو جمع کریں گے۔
امام نے یہ بھی فرمایا کہ ان کے لئے میرے چلے جانے سے بہتر اور کوئی بات
نہیں بلکہ یہ جانتے ہیں کہ میری موجودگی میں لوگ ان کو کوئی اہمیت نہیں دیں
گے۔

# قیام امام حسین ٔ غیرجانبدار شخصیات کی نظر میں۔

### عبدالله ابن عمر

عبدالله ابن عمرنے جب امام حسین کے نکلنے کی خبرسی تو آپ کو اس قیام اور تحریک سے روکنے کی کوشش کی اور جب امام نے اس کی تجویز کو منظور نہیں کیاتواس نے اپنے ساتھیوں سے کہا:

"حسین کے باب اور بھائی کے ساتھ جو کچھ ہو چکا ہے اس سے حسین کو عبرت عاصل کرنی چاہئے۔ لوگ حسین کا ساتھ نہیں دیں گے۔ اس لئے حسین کو چاہئے کہ کوئی تحریک نہ چلائیں۔ حسین کو چاہئے کہ وہ بھی حکومت کے ساتھ وہی پالیسی افتیار کریں جو دو سرے لوگوں نے افتیار کی ہے۔"

کریں جو دو سرے لوگوں نے افتیار کی ہے۔"
(حیاتِ اہام حسین جا قرقرشی ۔ ۲ ۔ ص ۳۵ نقل از تہذیب التہذیب ۔ جا۔ ص ۱۵۳)

# قیام امام حسین 'خوارج کی نظرمیں

محر بن اشعث 'شبث ابن ربیعی 'محر بن عرحمی 'حجاج بن ابجر 'یزید ابن حارث شعبانی 'ازرق ابن قیس الحمی 'عمرو ابن حجاج زبیدی وغیرہ خوارج سے تعلق رکھتے تھے اور امام حسین گ سخت مخالف تھے۔ انہوں نے امام حسین کو خط لکھا کہ:۔

"شر سرسبز و شاداب ہو گئے ہیں 'پھل یک چکے ہیں۔ آپ تشریف لائیں 'آپ کو اپنی نفرت و حمایت میں ایک تیار فوج ملے گی۔"

(حیاتِ امام حین یا باقر قرقی -ج ۲ - ص ۳۳۳ نقل از انساب الاشراف)
جنانچه خوارج جو امام حین یا کے سخت دسمن تھے وہ بھی امام حسین گو
منصب خلافت اور حکومت سنبھالنے کی دعوت دے رہے تھے اور آپ کو
نفرت و حمایت کالیمن ولارہے تھے۔

خوارج آگرچہ امام حسین کے مخالفین میں سے تھے لیکن ساتھ ساتھ وہ بی امیّہ کے بھی دشمن تھے۔ لیکن چو نکہ حکومت امام حسین کو ملنے کے آثار زیادہ تھے اس لئے انہوں نے امام حسین کا پلیہ بھاری دیکھ کران کو دعوت دی۔

---☆---☆---

# عبدالله ابن مطيع

کہ سے نکانے کے بعد امام حسین ٹے عبداللہ ابن مطبع سے ملاقات کی۔ عبداللہ ابن مطبع جب امام کے ارادہ سے آگاہ ہوئے تو کہا:۔

"فرزندِ رسول ! فدا کے لئے اسلام کی حرمت بچائیں 'قریش و عرب کی حرمت کو بچائیں۔ جو پچھ بنی امیۃ کے قبضہ میں ہے اسے اگر آپ طلب کریں گے۔ اگر انہوں نے آپ کو قتل کر دیں گے۔ اگر انہوں نے آپ کو قتل کر دیں گے۔ اگر انہوں نے آپ کو قتل کر دیا تو پھر دہ کسی اور کے (قتل کرنے کے) بار میں کوئی تامل نہیں کریں گے۔ خدا کے لئے آپ کوف نہ جائیں اور خود کو بنی امیۃ کے مظالم کا نشانہ نہ بننے دیں 'اگر آپ قتل ہو گئے تو یہ لوگ ہمیں غلام بنالیں گے۔"

(حیاتِ امام حین عباقر قرقی -ج س-ص ۳۰)
عبدالله ابن مطیع اچھی طرح جانتے ہیں کہ امام حین ایزید کے قبضے سے
منصبِ خلافت کی بازیابی چاہتے ہیں۔ چنانچہ وہ اپنے خدشہ کا اظہار ان لفظوں
میں کرتے ہیں کہ:۔

"جو پہھ بنی امتے کے قبضہ میں ہے (ایعنی خلافت) اسے اگر آپ طلب کریں گے۔" طلب کریں گے تو وہ آپ کو قتل کریں گے۔" عبداللہ ابن عمر عبداللہ ابن زبیراور عبداللہ ابن مطبع کی گفتگو سے مترشح ہے کہ وہ بھی امام حسین کی تحریک کوسیاسی تحریک سبھتے تھے۔

----&----**\$**----

وقت پڑنے پر آپ کا ساتھ نہیں دیں گے۔ (حیاتِ امام حیین ٔ باقرقر فی -ج ۳ -ص ۸۲ نقل از انساب الاشراف ق۱ -ج ۱ - ص ۲۴۷)

فلاصہ بید کہ کوفہ کے اشراف و رؤسااس سیاسی صورت عال سے پورا پورا فائدہ اٹھانا چاہتے تھے۔ ان کا ارادہ فائدہ اٹھانا چاہتے تھے۔ ان کا ارادہ بید تھا کہ اگر امام حسین کا پلہ بھاری ہو تو ان کے ساتھ ہو جائیں ورنہ دو سری صورت میں بزید اور عبیداللہ کی حکومت سے زیادہ سے زیادہ مراعات اور سیاسی فائدے حاصل کریں۔

ہلال ابن نافع کی گفتگو سے صاف ظاہر ہے کہ امام کو دعوت دینے والے لوگوں میں ایسے لوگ بھی شامل سے جو دل سے امام کے ساتھ نہ سے 'نہ ہی آپ سے کی قتم کی عقیدت و محبت رکھتے سے بلکہ ان کا مقصد امام کو دعوت دے کراپنے مادی فوائد میں اضافہ کرنا تھا۔ نیزان کے پیش نظر حق و باطل نہ تھا بلکہ ان کی نیت تھی کہ جس کا بلّہ بھاری دیکھیں گے اس کے ساتھ جاملیں گے۔ بلکہ ان کی نیت تھی کہ جس کا بلّہ بھاری دیکھیں گے اس کے ساتھ جاملیں گے۔ للنہ ان لوگوں کے اس طرز عمل سے بھی پتہ چاہا ہے کہ وہ امام کی تحریک کو بی امتے کی حکومت کے خلاف ایک سیاسی اقدام سمجھ رہے سے جس سے کو بی امتے کی حکومت کے خلاف ایک سیاسی اقدام سمجھ رہے تھے جس سے کو بی امتے کی حکومت کے خلاف ایک سیاسی اقدام سمجھ رہے تھے جس سے خلی کرین نہ کریں گے۔

\_\_\_\_ <u>\\_\_ \\_\_ \\_\_ \\_\_ \\_\_\_ \\_\_\_ </u>

# امام حسین محاقیام سیاسی سوداگروں کی نظر میں

سیاست کے میدان میں عموماً مختلف فریق ہوتے ہیں۔ دو گروہ تو ایک دوسرے کے حریف ہوتے ہیں جب کہ ایک تیسرا گروہ خود کو سیاسی بازار میں فروخت کے لئے پیش کرتا ہے۔ اور اپنی قوت اور تعداد کی بنیاد پر ایک (Nuisance Value)رکھتاہے۔

امام حسین علیہ السلام جب مقام عذیب المجانات پر پنچے تو آپ کی ملاقات نافع ابن ہلال مرادی عمرہ ابن خالد سیداوی سعد مولا عمرہ بن خالد اور مجمع بن عبداللہ عابدی سے ہوئی جو کوفہ سے آپ کی نفرت کے لئے نکلے تھے۔ آپ نے ان سے کوفہ کے حالات دریافت کئے تو انہوں نے بنایا کہ کوفہ کے اشراف اور رؤسا کی جیبیں رشوت کے بیتے سے بھری ہوئی ہیں۔ وہ لوگ رشوت لے کر آپ کے خلاف متحد ہو چکے ہیں۔ انہوں نے آپ کو خطوط لکھ کراس لئے بلایا ہے کہ وہ حکومت سے زیادہ رشوت لے عیس اور حکومت اس ڈر سے ان کو رشوت دیتی رہی کہ مباداوہ لوگ حکومت کے خلاف آپ سے مل نہ جائیں۔ جمال تک عوام کاسوال ہے وہ عوماً دل سے تو آپ کے ساتھ ہیں لیکن جمال تک عوام کاسوال ہے وہ عوماً دل سے تو آپ کے ساتھ ہیں لیکن جمال تک عوام کاسوال ہے وہ عوماً دل سے تو آپ کے ساتھ ہیں لیکن

# 🔾 بيانِ شريعت اور مدايتِ خلق:

دنیا میں جب تک انسان اور مخلوقِ خدا کا وجود باقی ہے بی نوع انسان ہدا ہے۔ ہائی ہے۔ ہائی ہدا ہے کہ:
ہدایت اللی کی مختاج ہے۔ چنانچہ خداو ندعالم ارشاد فرما تا ہے کہ:
"اور ہم نے ان میں سے پچھ لوگوں کو امام اور پیشوا قرار دیا ہے جو ہمارے امرسے لوگوں کی ہدایت کرتے ہیں اس لئے کہ انہوں نے صبر کیا ہے اور ہماری آیتوں پر یقین رکھتے تھے۔"

(سوره سجده ۳۲ – آیت ۲۴)

اس آیت سے واضح ہو تا ہے کہ امام کی ذمة داری ہے کہ وہ حکم خداوندی کے مطابق بندگانِ خدا کی ہدایت اور رہنمائی کرتا رہے۔ اس کے ساتھ ہی یہ آیت رہبرانِ اللی اور دنیاوی رہبروں کے درمیان ایک نمایاں فرق کو بھی واضح کرتی ہے۔

پہلا فرق یہ ہے کہ اللی رہبرادکام اللی کے مطابق لوگوں کی رہنمائی کر تاہے جیساکہ آیت میں اشارہ ہے کہ ''وہ ہمارے حکم سے (لوگوں کی) ہدایت کرتے ہیں ''۔ جب کہ دنیاوی رہبراس کے برخلاف لوگوں کی خواہشات کو مرنظرر کھتے ہوئے معاشرتی انبور انجام دیتے ہیں کیوں کہ اپنی لیڈری کو باقی رکھنے کے لئے وہ لوگوں کی رضااور خوشنودی کے محتاج ہیں۔

دو سرا نمایاں فرق بہ ہے کہ اللی رہبریقینِ محکم اور ایمانِ کامل کے ساتھ اپنی منزل کی طرف گامزن ہو تا ہے۔ وہ آیاتِ اللی پر دل سے یقین رکھتا ہے جب کہ اس کے برخلاف دنیاوی رہنماوہم و گمان 'قیاس وظن اور شک کی حالت میں آگے برجے ہیں۔

# ائمهٔ اطهار علیهم السلام کی ذمیر داریاں

ائمة اطمار علیم السلام کی مسئولیت اور ذمة داریاں وہی بین جو انبیاء علیم السلام کی مسئولیت اور ذمة داریاں خیس - خداوند متعال نے جن اہداف و مقاصد مقاصد کے لئے انبیاء کو مبعوث فرمایا ، ختم نبوت کے بعد انہیں اہداف و مقاصد کو زندہ اور باقی رکھنا ائمہ علیم السلام کی ذمة داری ہے - البتہ ائمہ کی ان ذمة داری ہے - البتہ ائمہ کی ان ذمة داری ہے جو انہیں پیش آتے داریوں کا انحصار شرائط اور ان حالات و واقعات پر ہے جو انہیں پیش آتے بس ان حالات کی مختلف صور تیں بین:

## بہلی صورت

ایک صورت بیہ ہے کہ وہ امام جو منصوص من اللہ اور رسول کا تعین شدہ ہے وہ فام جو منصوص من اللہ اور رسول کا تعین شدہ ہے وہ فام بری طور پر بھی منصب امامت پر فائز ہے۔ اس صورت میں اس کی ذمة داریاں یوں ہیں:

4

ظلم کا تدارک کرنااور انہیں انصاف فراہم کرنا۔

# ۲- اقتصادی ذمته داریان

بیت المال کی در آمدات مثلاً خراج 'جزیه 'صدقات وغیرہ وصول کرنا 'ملک کی پیدادار بڑھانا 'ضرورت مند اور مختاج افراد کی زندگی کے تمام مالی وسائل کو فراہم کرنا یعنی روزگار مہیا کرنا 'قرضہ دے کر مالی اعانت سے لوگوں کو روزگار فراہم کرنا۔

# ۳- عقائد اسلامی کی نشرواشاعت کی کوشش

جمال تک ممکن ہو سکے فکر اسلامی کو لوگوں تک پہنچانا 'عقائد اور اسلامی تعلیمات کے خلاف نشر ہونے والے افکار کی نشان وہی 'اس سے لوگوں کو آگاہ کرنا نیز اس کے شرسے محفوظ رکھنا۔

# سم جهاد فی سبیل الله

بشریت کو ہرفتم کے ظلم اور غیرِ خدا کی بندگی سے آزاد کرانا خواہ وہ مسلمان ہوں یا غیرمسلم۔

۵- كفالت

تمام اجتماعی 'تعلیمی 'سیاسی 'عدالتی اور انتظامی عمدوں پر کام کرنے والوں کی زندگی کی کفالت کرنا۔ سورہ انبیاء کی آیب 21 اور 21 میں خداوندِ عالم فرما تاہے کہ:

داور پھر ابراہیم کو اسحاق اور ان کے بعد یعقوب عطائے اور سب

کو صالح و نیک کردار قرار دیا اور ہم نے ان سب کو پیشوا قرار دیا

جو ہمارے تھم سے ہدایت کرتے تھے اور ان کی طرف کارِ خیر کرنے

منماز قائم کرنے اور زکوۃ اداکرنے کی وحی کی اور سی سب کے سب

ہمارے عبادت گزار بندے تھے۔"

چنانچہ یماں یہ بات واضح ہے کہ امام کا وظیفہ لوگوں کی ہدایت کرنے کے علاوہ انہیں احکام شریعہ کی تعلیم دینا بھی ہے جیساکہ اس آیت میں میان کیا گیا کہ "ہم نے ان کے پاس نیک کام (امریالمعروف) کرنے انماز قائم کرنے اور زکوۃ دینے کی وی بھیجی ....."

### المام كي سياسي ذمته داريال

امت کی زعامت اور سیاسی ذمتہ داریوں کا بار بھی امام کے کاندھوں پر ہوتا ہے۔ وہ تمام مسائل جو امت کی دین وونیا کی سعادت سے مربوط ہیں 'ان کے بارے میں رہنمائی کی ذمتہ داری امام پر عائد ہوتی ہے۔ یعنی امت کو بد بختی ' وال ، جمل و نادانی 'فقروفاقہ 'استعار و استثمار کے مظالم سے نجات دلانا اور استعار سعادت اور نیک بختی کی راہ پر گامزن کرنا امام کی مسئولیت میں شامل ہے۔ چنانچہ امام کی سیاسی ذمتہ داریوں اور مسئولیت کی تفصیل کچھ یوں ہے:

### 

معاشرہ میں عدل و انصاف قائم کرنا محروموں اور مظلوموں پر ہونے والے

#### مبارزہ کرے۔ جیساکہ پنیمراکرم سے مروی ہے کہ:

" ہر زمانہ میں میرے اہل بیت میں سے ایک عادل گردہ میری امت میں دین سے گراہ کرنے والوں کی تحریف کو دین سے مسترد کرتا ہے اور بدعت کرنے والوں کی بدعت کو اور جائل اور ناوان لوگوں کے دین میں تغیرو تبدل کرنے کو رد کرتا ہے۔ تمهارا مقتدی اور پیشواوہ ہے جو تمہیں خدا تک لے جائے دیکھنا یہ ہے تم کس کو اسے آگے رکھتے ہو۔"

اسى طرح امام جعفر صادق عليه السلام فرماتے ہيں كه:

" روئے زمین کبھی امام سے خالی نہیں رہتی کہ جو ہراس بات کو دین سے نکال چھیئے جس بات کا مومنین دین میں اضافہ کریں اور اگر وہ کوئی کمی کریں تو اس کمی کو پورا کرے۔"

### ٣- بازيابي خلافت

نفاذِ شریعت اور اصولِ عقائد کی تشیرو ترویج کا انحصار ایک امامِ صالح کے وجود پر ہے۔ اس کے علاوہ بندگانِ خدا کی سعادت و خوش بختی بھی امامِ صالح کے وجود سے وابستہ ہے۔ آج دنیا میں جو ظلمت و تاریکی پھیلی ہوئی ہے اور جو جرائم اور برائیوں کا سیلاب بھیانک رُخ اختیار کئے ہوئے ہے اس کا سبب میں ہے کہ امامِ صالح اپنے منصب سے دور اور محروم ہے۔

اس منصب سے دور اور محروم رہنے پر امام کی ذات پر تو کوئی اثر نہیں پڑتا وہ تو حکومت و اقتدار سے مستغنی اور بے نیاز ہے لیکن بند گانِ خدا کی محروی اور

#### دو سری صورت

الیی صورت میں کہ جب خدا اور رسول کا تعین شدہ امام عملاً امت کی قیادت و رہبری سے عاجز ہو اور مندِ اقتدار سے محروم ہو تو اس کی ذمیّہ داریاں بیہ بیں:

## 

حوادثِ زمانہ اگر امام کو اس منصب سے دور اور محروم رہنے پر مجبور کردیں تو اس صورت میں بھی شریعت کی ترویج و تشییر کی ذمتہ داری امام سے ساقط نہیں ہوتی بلکہ بیہ ذمتہ داری اس پر اسی طرح واجب رہتی ہے جس طرح منصبِ خلافت پر ظاہری طور پر فائز ہونے کی صورت میں عائد ہوتی ہے۔

### ۲۔ تحریفات کے خلاف مبارزہ

تاریخ انبیاء میں امتوں کی یہ سنّت رہی کہ جب بھی خداونرِ عالم نے اپنی کو اپنی طرف واپس بلایا تو امت نے تیزی سے اس نبی کی تعلیمات میں تحریفات کا سلسلہ شروع کر دیا۔ چنانچہ بعد میں آنے والے ہر نبی کی پہلی کوشش یہ رہی کہ ان تحریفات کو نکال کر شریعتِ اللی کو ان سے پاک کرے۔ گزشتہ امتوں کی اس سنّت کو پنیمرِ ختمی مرتبت کے بعد بھی جاری رہنا تھا اور وہ سنّت جاری رہی۔ آپ کے بعد چوں کہ کوئی نبی آنے والا نمیں للذا امام کی ذمتہ واریوں میں سے ایک ہے کہ وہ وین کو ہر قتم کی تحریف سے بچانے کے لئے داریوں میں سے ایک ہے کہ وہ وین کو ہر قتم کی تحریف سے بچانے کے لئے

# قیام امام حسین ً ——— امام ًکے اصحاب اور دوستوں کی نظرمیں

کی تحریک کا ساتھ دینے اور اس کی جمایت کرنے والے عمر مأدو طرح کے لوگ ہوتے ہیں۔ جنہیں ہم دو گروہوں میں تقسیم کرتے ہیں ایک گروہ فہم و ادراک مشعور و آگی کے ساتھ اس تحریک کے سرچشمہ اور محرک پر ایمان رکھتے ہوئے اس کا ساتھ دیتا ہے۔ دو سرا گروہ عوام الناس پر مشمل ہو آہے وہ عذبات و احساسات کی رویں بہہ کر تحریک کا ساتھ دیتا ہے۔ اس جذباتی گروہ علی بھی دو طرح کے افراد پائے جاتے ہیں 'ایک گروہ تو اس کی حقانیت پر تھیں جذباتی لگاؤ اور اس کی حقانیت پر تھیں رکھتا ہے اور اس کی حقانیت پر تھیں رکھتا ہے اور دو سرا گروہ و قتی حالات سے متاثر ہو کر اس تحریک کا ساتھ دیتا ہے۔

ہم یمال امام حسین کے سربر آوردہ اصحاب اور معتمد حامیوں کے اقوال نقل کریں گے جن میں سے بعض اصحاب رسول مجھی تھے 'بعض حانظانِ قرآن بھی۔۔

بربختی کا ایک سبب دنیائے انسانیت کا اس امامِ صالح کی قیادت و رہبری سے محروی ہے اس لئے امام اپنے حق سے تو مصالح دین کے تحت وقتی طور پر صرف نظر کر سکتا ہے لیکن شریعتِ اللی کی بقاء 'وین کی حیات 'احکامِ اللی کا نفاذ 'اصولِ عقائد کی تشییرو ترویج 'ظلم وجور سے محرومین کی نجات امت کی صلاح و فلاح ' بندگانِ خدا کی سعادت و نیک بختی جب اس منصب کے حصول ہی پر منحصر ہو تو بندگانِ خدا کی سعادت و نیک بختی جب اس منصب کے حصول ہی پر منحصر ہو تو اس صورت میں اس اللی منصب سے خود کو دور رکھنا دو سرے لفظوں میں گویا اپنی اللی ذمتہ داریوں سے کنارہ کشی کے مترادف ہے۔

ذرا انصاف سے سوچیں کہ مذکورہ تمام حقائق کے پیشِ نظر اس منصب کا ہاتھ سے نکل جانا امام کے لئے کیوں کر قابلِ صبرو مخل ہو سکتا ہے۔ اس منصبِ اللی کے چھن جانے کے سانحہ پر نہج البلاغہ میں حضرت علی ؓ کے خطبہ شقشقیہ کو ملاحظہ کریں تو اندازہ ہو گا کہ حضرت علی ؓ نے اس عظیم مصیبت پر کس ورد و کرب کا اظہار کیا ہے۔

چنانچہ اپنے اس منصب سے دور اور محروم رکھے جانے کی صورت میں '
بیانِ شریعت اور ہدایتِ خاتی کی ذمتہ داری کے بعد امام کی یہ سب سے پہلی ذمتہ
داری ہے کہ وہ اپنے اس منصب کی بازیابی کے لئے کوشش کرے۔ چنانچہ واقعہ '
کربلا اس بازیابی خلافت کی ایک نمایاں کوشش ہے۔ جبکہ دیگر ائمہ 'کی کاوشیں
تقیہ کے بادل میں پوشیدہ تھیں اور یہ بات ائمہ اطمار 'کی سیرتِ طیبہ پر دقیق نظر
رکھنے والوں پر خوب روشن ہے۔

---☆-----

Λſ

صدق دل سے وہ آپ کے مخلص و معاون ہیں تو آپ ان کو کھیں کہ وہ پہلے اپنے دشمن اور گورنر کو وہاں سے برطرف کرکے نکال دیں پھر آپ ان کی طرف جائیں۔

اگر آپ کو یمال سے نکانا ہی ہے تو آپ کین چلے جائیں وہ جگہ آگر آپ کو یمال سے نکانا ہی ہے تو آپ کے والد کے شیعہ بھی ہیں ' آپ کے الد کے شیعہ بھی ہیں ' وہاں سے آپ لوگوں کو تکھیں اور اپنے نمائندے بھیجیں ' مجھے امید ہے اس صورت میں آپ اپنے مقصد میں کامیاب ہو جائیں گے۔"

(حياتِ امام حسين عبلد سوم - ص٢٦)

### ابوبكرابن عبدالرحمٰن مخزومي

ابو بکر بن عبدالر عمل بن حارث مخرومی قریشی ہیں 'فقهائے شیعہ میں شار ہوتے ہیں 'حضرت عمر کی خلافت کے دور میں آپ کی ولادت ہوئی 'آپ چو نکہ نمازیں بہت زیادہ پڑھتے تھے اس لئے "راہب قریش" کے لقب سے معروف ہوئے۔ آپ قریش کے بزرگوں میں شار ہوتے ہیں۔ سنہ ۹۵ ہجری میں آپ نے وفات بانی۔

جب ابوبگر ابن عبد الرحمٰن مخزدی نے امام حسین کے مکہ سے عراق کی جانب خروج کی خبر سنی تو فوراً امام کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا:۔
"آتا! مجھے صلہ رحمی نے بیتاب کر کے آپ تک پنچایا ہے۔
مجھے یہ بھی علم نہیں کہ میں تصبحت کرنے کا اہل ہوں یا نہیں۔ ہر

### محمرابن حنفيه

امام حسین کے مدینہ سے نگلتے وقت محد ابن حفیہ امام کی خدمت میں تشریف لائے اور عرض کیا:۔

"آپ مجھے سب سے زیادہ محبوب اور عزیز ہیں۔ میں اپنی نصیحت
کاسب سے زیادہ آپ کو سزاوار سمجھتا ہوں۔ میری نصیحت ہے کہ
آپ یزید کی بیعت سے انکار کریں اور شہوں سے دور ہو جائیں '
پھر اپنا نمائندہ لوگوں کی طرف بھیجیں۔ اگر لوگوں نے آپ کی
بیعت کی تو بھر اللہ اور اگر لوگوں نے کسی اور پر اکتفاکیا تو آپ کی
حیثیت پر کوئی اثر نہ بڑے گا۔

اگر آپ کسی شرین جائیں گے تو پچھ لوگ آپ کی موافقت کریں گے اور پچھ مخالفت کریں گے جس سے لوگ آپ سے لڑیں گے اور آپ اس جنگ کا نشانہ بنیں گے۔"

(مقل عبدالرزاق مقرم - ص ۱۴۹)

### عبدالله ابن عباس

امام کے مکہ سے خروج کی خرجب جناب عبداللہ ابن عباس کو ملی تو ابن عباس ام کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا:۔

"مجھے آپ کے اس خروج سے بہت خوف ہے کیونکہ اہلِ عراق اہلِ عراق اللِ غدر ہیں ۔ آپ اس شہر کے آقاو سردار ہیں 'آپ اسی شہر میں قیام کریں۔ اگر اہل عراق کو آپ کی ضرورت ہے اور

کیا 'وہ سمجھتا تھا کہ اس کی بیعت کے بعد یزید کی حکومت مضبوط ہو
گئی ہے۔ لیکن ایسا ہرگز نہیں ہو سکتا 'یزید شرابی ہے 'فاجروں کا
سربراہ ہے 'لوگوں کی رضا کے بغیران پر حکومت کرنا اور ان پر
مسلط ہونا چاہتا ہے 'نہ اس میں علم ہے اور نہ علم 'وہ خلافت کا
ہرگز اہل نہیں ہے۔ اس کے ساتھ جنگ کرنا مشرکین سے جنگ
کرنے سے بہتر ہے۔ جب کہ حسین "ابن علی فرزند رسول ہیں '
شرافت کے مالک ہیں 'فضیلت کے اعلی ترین درجہ پر فائز ہیں '
شرافت کے مالک ہیں 'فضیلت کے اعلی ترین درجہ پر فائز ہیں '
سزاوار ہیں۔ وہ املام میں بھی سبقت رکھتے ہیں 'اس وقت رعیت کے
مقدم ہیں اور رسول سے قرابت رکھتے ہیں 'اس وقت رعیت کے
مربان اور شفق ہیں فداوندِ عالم نے ان کے ذریعہ امت پر جمت کو
مربان اور شفق ہیں خداوندِ عالم نے ان کے ذریعہ امت پر جمت کو

"داوگوانور حق دیکھنے سے چٹم پوشی نہ کرنا 'باطل کی گرائیوں میں نہ دُوب جانا۔ جنگ جمل میں علی گا ساتھ نہ دے کر خرابن قیس پہلے ہی ہمارے لئے ذکت و عار کا سبب بن چکا ہے۔ اب وقت ہے کہ حسین کی نفرت میں کھڑے ہو کراس ذکت کے داغ کو آپنے دامن سے دھو ڈالو۔ ہم میں سے جو بھی اب کو تاہی کرے گاذکت و رسوائی اس کا مقدر بن جائے گی۔ میں جنگ کالباس بین گاذکت و رسوائی اس کا مقدر بن جائے گی۔ میں جنگ کالباس بین چکا ہوں۔ (یاد رکھو!) جو قتل نہیں ہو تاوہ ویسے بھی مرجا تا ہے اور

کیف آپ کے والد بہت ہی شجاع تھے اور لوگ ان سے رابطہ
رکھتے تھے 'ان کی باتوں کو سنتے تھے اور لوگ متحد تھے۔ اس کے
باوجود انہوں نے جنگ میں حفرت علی کا ساتھ دینے سے بخل کیا۔
یہاں تک کہ آپ شہید ہوئے۔ اس کے بعد آپ کے بھائی کے
ساتھ انہوں نے جو پچھ کیاوہ آپ کے سامنے ہے۔ یہ وہی لوگ
بین جنہوں نے آپ کے والد اور بھائی کے ساتھ خیانت کی ہے'
بین جنہوں نے آپ کے والد اور بھائی کے ساتھ خیانت کی ہے'
ان ہی کے وعدوں اور کہنے پر آپ عراق کا ارادہ کر رہے ہیں۔
آپ کے کوفہ کی طرف آنے کی خبر جب بی امیۃ کو ہوگی تو وہ
لوگوں کو بیسہ دے کر خریدیں گے کیونکہ بی امیۃ صاحبِ مال و
دولت ہیں ۔۔۔ جو لوگ آج آپ کو دعوت دے رہے اور
دولت ہیں ۔۔۔ جو لوگ آج آپ کو دعوت دے رہے اور

# يزيدابن مسعود نهشلي

امام حسین یے مکہ کرمہ سے ایک خط بھرہ میں موجود مالک ابن مسمع بکری ' احنت بن قیس 'مزید ابن مسعود نشلی 'قیس ابن بیشم اور عمر ابن عبید وغیرہ کے نام لکھا۔

اس خط کے ملنے کے بعد بزید ابن مسعود نشلی نے قبیلہ بی حتیم بی صفلہ اور بی سعد کو جمع کرکے ان سے یہ خطاب کیا کہ:

"معاویہ ہلاک ہو چکا ہے اس کی ہلاکت سے ظلم کے ستونوں میں ارزہ آگیا ہے اس نے اپنے بیٹے یزید کے لئے بیعت لینے کاسامان "معاویہ ہلاک ہو چکا ہے ، حسین " نے یزید کی بیعت سے انکار
کر دیا ہے۔ وہ کمہ پہنچ چکے ہیں۔ آپ سب ان کے پدر برز گوار
کے شیعہ ہیں۔ اگر آپ لوگ یقین کے ساتھ ان کی مدد کرنے اور
ان کے دشمن سے جنگ کرنے کے لئے آمادہ ہیں تو انہیں خط
کھیں۔ اور اگر آپ لوگ ضعف اور ناتوانی محسوس کرتے ہیں تو
انہیں دھوکانہ ویں۔"

سب نے وعدہ کیا کہ ہم پوری ذمة داری کے ساتھ ان کی جمایت کریں گے، ان کے دعمن سے جنگ کریں گے 'یمال تک کہ ان پر اپی جانوں تک کو قربان کردیں گے۔

چنانچہ سلیمان ابن صرد خزاعی کے گھرپر اس میٹنگ میں یہ طے پایا کہ:
(۱) سب مل کریزید کی بیعت کو مسترد کریں

(۲) امام کو ایک خط لکھا جائے اور ان کو کوفہ آنے کی دعوت دی جائے 'اور

(س) ہرگروہ اور قبیلہ کی طرف سے تائیدی خطوط لکھے جائیں۔ چنانچ ایک وفد کے ہمراہ جو خط امام کو روانہ کیا گیااس کامتن یہ تھا کہ: "ساری حمد خدا کے لئے ہے۔ آپ کے اس بدترین دشمن کو خداوندعالم نے ہلاک کیا جو اس امت پر مسلط تھا 'امت کی رضا کے خلاف امت پر حکومت کرتا تھا 'لوگوں کا مال غصب کرتا تھا ' امت کے خیاف اوگوں کو قتل کرتا اور اشرار کو باتی رکھتا تھا ' مسلمانوں کے مال کو جابر سمایہ داروں میں تقسیم کرتا تھا۔ خدا جو قل سے فرار کرتا ہے اسے نجات نہیں ملتی۔ خدا تم پر رحم کرے۔ مجھے بہتراور مناسب جواب دو۔" (مقتل مقرم - ص ۱۲۱)

#### خلاصه

امام حسین کے خط کے جواب میں بزید ابن مسعود نشلی کالوگوں کو جمع کرنا اور ان کابیہ خطاب اس امر کی دلیل ہے کہ وہ امام کے قیام کے مقصد و ہدف کو اچھی طرح سیجھتے تھے اور اسی مقصد و ہدف کو بلا کم و کاست انہوں نے اپنے خطاب کے ذریعہ لوگوں کے سامنے یوں پیش کردیا کہ:

"اس خلافت کے منصب کانہ معاویہ اہل تھا اور نہ اس کا بیٹا اس منصب کا اہل ہے۔ بلکہ اس کے بر عکس بہترین شخصیت جو اس منصب کی اہل ہے وہ امام حسین گی ذات ِگرامی ہے۔" چنانچہ بزید ابن مسعود نشل نے واشکاف الفاظ میں لوگوں کو دعوت دی کہ حصولِ خلافت کی جدوجہد میں امام کی نفرت کے لئے اٹھ کھڑے ہوں۔

### سلیمان ابن صرد خزاعی

معاویہ کی موت کے بعد زعماء کو فہ سلیمان ابن صرد فزاعی کے گھر پر جمع ہوئے 'سب نے بی امیّہ کی حکومت کی سخت لہد میں فدمت کی 'ان کے عزائم کو فاش کیا اور امام حسین 'کی بیعت کرنے کی دعوت دی۔ سلیمان ابن صرد فزاعی نے اپنی گفتگو کا آغاز کرتے ہوئے کہا کہ:

وہ لوگ تیرگانماز جمعہ اور عیدین کی امامت اور روزہ 'نماز 'دعاؤں اور زیارات کی تعلیمات سے بہرہ مند ہونے کے لئے امام کو بلا رہے ہیں اور آپ کے قدمِ مبارک سے کوفہ کی سرزمین کو متبرک کرنا چاہتے ہیں۔ بلکہ وہ لوگ امام کو کوفہ آکر خلافت کی باگ ڈور سنبھالنے کی وعوت دے رہے تھے۔

## زہیرابن قین

صبح عاشورہ زہیرابن قین نے لشکر عمر سعدے خطاب کرتے ہوئے فرمایا:۔ "میں تہیں عذابِ خداہے ڈرا تا ہوں اور ایک مسلمان کی حیثیت سے نفیحت کرتا ہوں۔ کیونکہ جب تک ہارے ورمیان جنگ نہیں ہوتی تم ہماری نصیحت کے اہل ہو۔ خداوندعالم ہمارا اور تم سب کانی کی ذریت کے ذرایعہ امتحان لے رہا ہے اور دیکھ رہا ہے کہ اس ذریت سے ہم کیاسلوک کرتے ہیں۔ ہم تہیں وعوت وے رہے ہیں کہ ذریت رسول کی مدد کرو اور طاغی بزید اور عبید الله ابن زیاد سے کنارہ کشی اختیار کرو کیونکہ تم لوگوں نے ان کے دور مکومت میں سوائے برائی کے پچھ نہیں دیکھا۔ انہوں نے تمهارے مردوں کی آ تھوں کو نکالا 'ہاتھ یاؤں کو مثلہ کیا 'تمهارے مردوں کو سولی پرچڑھایا عمہارے علماء اور قاربوں اور حجربن عدی اور ان کے اصحاب اور ہانی بن عروہ جیسی شخصیات کو قتل کیا۔" (مقتل بحرالعلوم -ص ۳۷۵)

اسے ہلاک کرے جیسے کہ اس نے قوم ثمود کو ہلاک کیا۔"

"اس وقت ہمارے لئے کوئی امام نہیں ہے۔ خدا ہمیں آپ کے توسط سے راہ حق پر گامزن کرے۔ نعمان ابن بشیر قصر امارہ میں ہے 'ہم اس کی نماز جعم وجماعت میں شریک نہیں ہوتے۔ اگر آپ تشریف لائیں گے تو ہم اسے یمال سے نکال کرشام بھگادیں گے۔"

(حیات امام حسین -باقرقرش -ج ۲ -ص ۱۳۳۳ نقل از کتاب الارشاد -ص ۲۲۳)

# امام کے نام اہلِ کوفیہ کاخط ان نکات پر مشمل تھا

🖈 معاویہ بے گناہ شہریوں کو قتل کر تا تھا۔

🚓 وہ بیت المال مسلمین کو جابر اور ظالم لوگوں کے درمیان تقسیم کر آتھا۔

ہ ہارے لئے اس وقت کوئی امام نہیں ہے جو ہمیں حق کے راہتے پر گامزن کے ر

🚓 ہم نعمان ابن بشیر کی عیدین اور جعه کی نمازوں میں شرکت نہیں کرتے۔

🕁 اگر آپ تشریف لائمیں گے تو ہم نعمان ابن بشیر کو نکال دیں گے۔

تنيجبه

سلیمان ابن صرو خزاعی کے گھر میں ہونے والی میٹنگ میں طے ہونے والی باتوں اور امام حسین علیہ السلام کے نام لکھے جانے والے خطوط کے نکات کو سامنے رکھنے کے بعد معمولی عقل و فیم رکھنے والا شخص بھی یہ نہیں کہ سکنا کہ

تمنّا کرتے تھے خدانے تہیں اس تک نہیں پنچایا کیوں کہ تم اس کے اہل نہیں ہو تو حضرت مسلم نے جواب دیا کہ اگر ہم اس منصب کے اہل نہیں تو پھر کون اس منصب کا اہل ہے۔

حضرت مسلم کے اس جواب سے واضح ہے کہ وہ اہل بیت کے منصبِ خلافت کے اہل ہونے کا دعویٰ کررہے ہیں۔

حضرت مسلم کو جب سے خبر ملی کہ ہانی ابن عروہ گرفتار ہو چکے ہیں اور عفریب انہیں شہید کردیا جائے گا تو انہوں نے عبداللہ ابن عاذم سے جو آپ کے عامیوں میں سے تھا کہا کہ وہ شرمیں اعلان کریں کہ لوگ گھروں سے جنگ کے عامیوں میں سے تھا کہا کہ وہ شرمین اعلان کریں کہ لوگ گھروں سے جنگ کے لئے نکل کھڑے ہوں۔ چنانچہ لوگ باہر نکل آئے اور ان کا نعرہ یہ تھا کہ: "یا منصور امته"

اس اعلان کے بعد تاریخ ابن المیم کے مطابق چار ہزار افراد اور ہمنی مطابق المحارہ التہذیب کے مطابق چالیس ہزار افراد اور بعض دیگر روایات کے مطابق المحارہ ہزار افراد اور بعض دیگر روایات کے مطابق المحارہ ہزار افراد جمع ہو گئے۔ چنانچہ حضرت مسلم نے اپنے اشکر کو چار حصوں میں تشیم کیا اور قبیلہ کندہ کی سربراہی عبداللہ ابن عزیز ،قبیلہ علی کرراہی مسلم ابن عوسی مقبیلہ بن منیم اور ہمدان کی سربراہی ابوتمامہ ساعدی اور مدینہ سے آنے والوں کی سربراہی عباس ابن جعدہ جدلی کے سپرد کی۔ اشکر کو منظم کرنے کے بعد حضرت مسلم دار الامارہ کی طرف برصے۔ جسے ہی سے خبر عبیداللہ ابن زیاد نے سی فوراً مسجد سے دار الامارہ میں آگیا اور دار الامارہ کا دروازہ بند کر لیا۔ حضرت مسلم کے انشکر نے دار الامارہ کا محاصرہ کر لیا اور عبیداللہ ابن زیاد کے خلاف نعرے بلند کے اس وقت عبیداللہ ابن زیاد کے حامیوں میں کل پیاس افراد سے جن میں

# بربر ابن خضير همداني

صبح عاشورہ بریر حمدانی نے امام حسین سے اجازت لی کہ وہ لشکر عمر سعد سے خطاب کریں۔ امام سے اجازت ملنے کے بعد انہوں نے لشکر عمر سعد کو مخاطب کرکے فرمایا:۔

"اے قوم! پیغیر کی عترت اور ذریت اس وقت تمهارے درمیان ہے۔ تم ان سے کیا چاہتے ہو-؟" لفکر عمر سعد نے جواب دیا:-

"ہم چاہتے ہیں کہ حسین کو ابن زیاد کے سامنے پیش کریں۔" بریر حمدانی نے فرمایا:-

"وائے ہوتم پر کہ اہل بیت رسول کو تم نے دعوت دی۔ خدا کو شاہد و گواہ بنا کر ان سے عمد و پیان کیا کہ ان کے رکاب میں ان کے دشمن سے جنگ کرو گے لیکن جب وہ تسمارے در میان پنچ تو تم انہیں عبید اللہ ابن زیاد کے سپرد کررہے ہو۔"

# مسلم ابن عقيل

مسلم ابن عقیل امام حسین علیہ السلام کے نمائندہ اور معتمد سفیر تھے۔
انہوں نے کوفہ آکر لوگوں سے امام حسین کی بیعت لی امام کی نفرت کے لئے
لوگوں سے ان کے اموال قبول کئے اور اسلمہ جمع کیا۔ حضرت مسلم کا یہ عمل بزید
کی حکومت کو ختم کرنے کے سلسلے کی ایک کڑی تھاجو یقینا ایک سیاسی عمل ہے۔
اس طرح جب عبید اللہ ابن زیاد نے حضرت مسلم سے کما کہ جس چیز کی تم

# قیام امام خود امام کی نظرمیں

حینی تحریک کے اغراض و مقاصد ،مقصد و ہدف کی وضاحت خود امام حین " سے بہتر کون کر سکتاہے ۔ آیئے ہم امام کے گفتار و اقوال اور آپ کے لائحہ بمل کے جائزہ کے ذریعہ اس تحریک کے مقصد سے آگمی حاصل کرتے ہیں۔

# طلب بيعت

علاء ومفکرین اور سیرت نگاروں نے امام حسین کے قیام کے اسباب اور محرکات میں سے ایک سبب یا محرک بزید کی طرف سے مطالبہ بیعت کو قرار دیا ہے اور اس کی دلیل میں وہ امام حسین کے ان کلمات کو پیش کرتے ہیں جو امام نقل مواقع پر ارشاد فرمائے۔ ہم یمال تاریخی حوالوں کے ساتھ وہ بیانات نقل کرتے ہیں۔

ا- مجلسِ وليديس امام في فرمايا:

''اے امیراہم اہل بیتے نبوّت اور معدنِ رسالت ہیں۔ہارے ہی گھر فرشتوں کی آمدورفت رہی۔ ہم محل نزولِ رحمت ِ خدا ہیں۔ تمیں افراد حکومت سے وابستہ تھے اور بیں افراد عام لوگ تھے۔ لیکن عبیداللہ ابن زیاد نے چالاکی اور عیآری سے کام لیتے ہوئے بیت المال کا منہ کھول کر رشوت کے بل پر لوگوں کو خرید کر اور لوگوں میں خوف و ہراس پھیلا کر حضرت مسلم کے فشکر کو منتشر کردیا۔

رحیاتِ امام حسین ٔ باقرقر فی ج۲-ص ۱۳۸۲ نقل از بدایه النهایه -ج۸-ص ۱۵۸۳ نقل از بدایه النهایه -ج۸-ص ۱۵۸۳ نقل از بدایه النهایه -ج۸-ص ۱۵۸۳

خلاصہ بیہ کہ حفرت مسلم کی سرگرمیاں اگر سیاس نہ ہوتیں تو آپ دارالامارہ کامحاصرہ کیوں کرتے۔

# حضرت على اكبرٌ

آب نے فرمایا کہ ۔

"میں علی ابن حسین ابن علی ہوں۔ کعبہ کی قتم! ہم منصبر خلافت کے زیادہ سزاوار ہیں۔ خداکی قتم! ابن زیاد ہم پر حاکم سیس ہو سکتا۔ تم اپنے غرور سے باز آجاؤ ورنہ ہم تہیں اپنی جنگ کے جو ہرد کھائیں گے۔"

#### <u>خلاصہ</u>

امام حسین کے ان تمام عامیوں اور دوستوں کے کلمات سے صاف ظاہر ہے کہ امام ایک سیای تحریک کی قیادت فرمارہے ہیں اور اپنے غصب شدہ حقِ خلافت کی بازیابی کے لئے میدان میں آئے ہیں ۔نیز کربلاکی جنگ دراصل حکرانوں کے خلاف امام کاجمادہے۔

**---**☆----

میرے بھائی امام حن نے مجھے خردی ہے کہ یہ لوگ آپ کو شہید کریں گے۔ میرے خیال میں مصلحت اس میں ہے کہ آپ برید کی بیعت کرلیں ناکہ آپ کی جان سلامت رہے۔"

امام نے جواب دیا:

" یہ خبر صحیح ہے کہ پیغیر نے فرمایا ہے کہ میرا بھائی بھی شہید ہوگااور میں بھی شہید کیا جاؤں گا۔ کیا آپ کا خیال ہے کہ میں یہ بات نہیں جانتا؟ خداکی فتم میں ذکت بھی گوارا نہیں کروں گا۔ قیامت کے دن جناب فاطمہ زہرا سلام اللہ ملیمااپنے پدر بزرگوار سے شکایت کریں گی کہ آپ کے بعد آپ کی امت کی طرف سے آپ کی ذرّیت پر کیا گزری۔"

( مخنانِ الم حسین م ۲۲ ، نقل از لہوف م ۲۳ )

- بزید کی بیت سے الم حسین کے انکار کے فیطے کی خبر جب محمد ابن حفیہ
نے سی تو انہوں نے الم م کے پاس آکر کہا کہ:

آپ جھے سب سے زیادہ محبوب اور عزیز و محترم ہیں۔ میں یہ اپنا فرض سجھتا ہوں کہ جس میں ، میں آپ کی مصلحت سمجھوں اسے آپ کی خدمت میں عرض کردوں۔ میری تجویز ہے کہ جمال تک ہو سکے آپ کی خارمت میں عرض کردوں۔ میری تجویز ہے کہ جمال تک ہو۔ ہو سکے آپ کی ایسے شہر میں نہ رہیں جو یمال سے نزدیک ہو۔ بلکہ اپنے اعزا اور بچوں کو لے کر کسی دور دراز مقام پر چلے جائیں اور وہاں سے اپنا نمائندہ لوگوں کی طرف جھیجیں جو لوگوں کو آپ اور وہاں سے اپنا نمائندہ لوگوں کی طرف جھیجیں جو لوگوں کو آپ کی بیعت کریں تو

خداوندعالم نے ہم ہی سے آغاز کیا اور ہم ہی سے اختام کرے گا۔ یزید شاربِ خربے 'قاتِی نفسِ محرّم ہے۔ مجھ جیسا (محض) اس جیسے (محض) کی بیعت نمیں کیا کرتا۔ بسرطال ہم بھی میح کریں گے تم بھی میح کرو۔ ہم بھی دیکھیں گے اور تم بھی دیکھیو کہ ہم میں سے کون خلافت کا حقد ارہے۔''
(عزانِ امام حسین میں اا 'نقل از طبری ج ۷ – میں ۲۱۲ آ ۲۱۸ نقل از ابن اثیر ج

۲ -- مروان نے امام حسین علیہ السلام کو مشورہ دیا کہ آپ بیند کی بیعت کر لیں۔ آپ کے لئے اسی میں دین و دنیا کی بھلائی ہے۔ امام نے فرمایا:
 "اِنّ لِلّٰهِ وَإِنَّ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ " اگر بزید جیسا محض امت کا

لهوف ص ١٩)

رای بوله وال الدید و اجمعول الرید بینا سل بحث ما رای موتو پر اسلام پر فاتح پڑھ لو۔ ہم نے رسول اللہ سے سا ہے کہ آپ نے فرمایا کہ قلافت آل ابی سفیان پر حرام ہے اور فرمایا کہ جب تم معاویہ کو میرے منبر پر دیکھو تو اس کے شکم کو چاک کرنا۔ یقینا ابل مدینہ نے معاویہ کو منبر رسول پر دیکھا اور انہوں نے اس کا شکم چاک نہیں کیا۔ چنانچہ خداوند عالم نے ابل مدینہ پر بزید جیسے فاس و فاجر حاکم کو مسلط کرکے ان کو ذیل و خوار کیا۔"

( عنانِ امام حسينٌ ص ١٦ ) نقل از لهوف ص ٢٠ ، مثير الاحزان ص ١٠ ، مقتل عوالم ص ٥٣ ، مقبّل خوار زمي ج ١ ـ ص ١٨٥ )

۳ - امام حسین علیہ السلام کے یزید کی بیعت سے انکار اور مدینہ چھوڑنے کی خبر جب عمر اطرف نے سنی تو وہ امام کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ "

بیعت کو قرار دیا ہے۔ لیکن بزید کا امام حسین سے بیعت کا مطالبہ کرنا اور امام کا اس مطالبۃ بیعت کو مسترد کرنا 'آپ کا مدینہ سے نکل کر مکہ آنا 'کمہ سے کربلا پنچنا اور اپنے آپ کو شمادت کی منزل تک پنچانا ۔۔۔ یہ سب س سلسلے کی کری ہیں۔؟

آپ کے بیعت کے مسترد کرنے کے اس عمل کی کیا تغییر کی جاسکتی ہے ؟ کیا اس کا شار اخلاقی اور عبادی مسائل میں کیا جائے گایا اجتماعی اور سیاسی مسائل میں ؟

عاکم کی بیعت کے بارے میں شیعہ اور سی دونوں میں عموا افراط و تفریط پائی جاتی ہے۔ اہل تشیع کے نزدیک امام و خلیفہ بننے کے لئے نصِ خدا اور رسول کو کافی سمجھا جاتا ہے اور ان کے یہاں بیعت کے کردار کوبالکل نظر انداز کردیا گیا ہے اور اس کو مسئلہ امامت میں اجنبی بنا کر رکھا گیا ہے۔ اس کے برعکس اہلِ تسنن کے یہاں ہر حاکم کی حکومت کو تشلیم کر لیا جاتا ہے اور اس کو واجب الله طاعت سمجھ لیا جاتا ہے چاہے امت میں سے صرف کی ایک ہی شخص نے الله طاعت سمجھ لیا جاتا ہے چاہے امت میں سے صرف کی ایک ہی شخص نے کا ارتکاب کرنے والا ہی کیوں نہ ہو۔ قبل اس کے کہ امام حسین کے بزید کی کا ارتکاب کرنے والا ہی کیوں نہ ہو۔ قبل اس کے کہ امام حسین کے بزید کی بیعت مسترد کرنے عمل کی کوئی تفیر کریں 'یمال قرآن و سنّت اور تاریخ اسلام کی روشن میں بیعت کی حیثیت اور اہمیت کو واضح کرتے چلیں۔

بیعت کے لغوی اور اصطلاحی معنیٰ

لغتُ میں بیعت ٔ عقد و معاہدہ اور انقاق کو کہتے ہیں۔ اجتماعی زندگی میں انسان

الحمد لله -- اور اگر لوگ آپ کی بیعت نه کریں تو آپ کو کوئی نقصان نہیں ہو گا۔ لیکن اگر آپ ان کے قریب کے شہوں میں جائیں گے۔ ایک آپ کا میں جائیں گے۔ ایک آپ کا محدرد اور معاون ہو گا اور دو سرا آپ کا مخالف۔ نتیجہ یہ ہوگا کہ آپ تیر کا نشانہ بنیں گے اور لوگ ایک بہترین فرد سے محروم ہو جائیں گے۔"

امام نے محمد ابن حفیہ کو جواب دیا کہ:

"اے بھائی !اگر دنیا میں میرے لئے کوئی بھی پناہ گاہ نہ ہو تب بھی میں بزید کی بیعت نہیں کروں گا۔ بھائی !فدا آپ کو جزائے خیر دے۔ آپ نے اچھی نقیحت کی اور اچھا مشورہ دیا۔ میں فی الحال مکہ جارہا ہوں لیکن آپ مدینہ میں رہیں اور یہال میری نمائندگی کریں اور یہال جو کچھ حالات گزریں ان کی مجھے اطلاع دیتے رہیں۔"

( عنانِ امام حسین م ۲۹ 'نقل از مقلِ عوالم ص ۵۳ 'مقلِ خوارزی جلد ا 'ص ۱۸۸)

۵ - امام حسین ٹے عمرابن سعد کے لشکر سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا:
 "ابن مرجانہ نے مجھے دو مجور یوں کے در میان لا کھڑا کیا ہے۔ یا تو میں کی طاقت و تو انائی کے بغیر جنگ کروں یا پھر ذلّت و خواری کو گوار اکرلوں۔"

بسرحال ان مقامات پر امام فے اپنے خروج و قیام کا سبب بزید کے مطالبہ

کی جان ومال کی حفاظت کی ذمة واری لے گاتو حاکم اور رعایا کے ور میان یہ ایک معاہدہ ہے جسے عقد بیعت کتے ہیں۔

# تاریخ انسانیت میں بیعت کاسلسلہ

عاکم اور رعایا کے درمیان بیعت ایک قدیم مسلہ ہے۔ جب سے اجتاع انسانی میں حکومت کی تشکیل عمل میں آئی اسی دن سے بیعت کا سلسلہ شروع ہوا۔ یہ ایک اجتاعی مسئلہ ہے۔ جب اسلام کا ظہور ہوا تو اسلام نے بست سے ایک اجتاعی مسئلہ ہے۔ جب اسلام کا ظہور ہوا تو اسلام نے بست سے ایک مسائل جو انسان کی اجتاعی زندگی سے مربوط ہیں انہیں قائم اور باقی رکھا۔ ان میں سے ایک بیعت کا مسئلہ بھی ہے۔ تاریخ اسلام میں بیعت کا سلسلہ بھیشہ سے جاری ہے۔ یہاں ہم تاریخ اسلام میں بیعت کی چند مثالیں پیش کرتے ہیں سے جاری ہے۔ یہاں ہم تاریخ اسلام میں بیعت کی چند مثالیں پیش کرتے ہیں

### تپلی بیعت

بعثت کے بارہویں سال مدینہ سے ایک وفد حج کی غرض سے مکہ آیا۔ اور جناب رسالت مآب صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے عقبہ میں ان سے طاقات کی اور ان کے سامنے اپنے دین کو پیش کیا۔ وفد کے لوگوں نے اسلام قبول کیا۔ پیغیرِ اکرم نے جن امور پر ان سے بیعت لی وہ یہ ہیں:

- 🔾 وہ شرک نہیں کریں گے
- ناکے مرتکب نہیں ہوں گے
- 🔾 اینی اولاد کو قتل نہیں کریں گے
- 🔾 کسی پر تہمت نہیں لگائیں گے 'وغیرہ وغیرہ

ایک دوسرے کے ساتھ معاملات طے کرتا ہے۔ مثلاً ایک مخص کوئی چیز کی دو سرے مخص کو دے کر اس کے بدلے میں کوئی چیزلیتا ہے جاہے وہ چیز مادی ہو یا معنوی اس کے اس ردوبدل کے عمل پر متفق ہونے کو عقد کہتے ہیں۔ اگر کوئی معین رقم دے کر کسی مال کی کوئی معینہ مقدار خریدی جائے تو اسے عقد بھے کہیں کے۔ اگر رقم دے کر کسی چیز کو استعال کرنے کا حق حاصل کرنے کے لئے کسی سے معاہدہ کیا جائے --- مثلاً ایک ہزار روپیہ کے عوض کوئی مخص کی کے گھر میں رہنے کا حق حاصل کرنے کامعاہدہ کر آئے تو اس کو عقد اجارہ کہتے ہیں۔ مجھی معاہدے کے تحت رد و بدل کی جانے والی اشیاء مادی نہیں ہوتیں بلکہ آیک ووسرے کے حقوق کا تبادلہ ہو تا ہے۔ مثلاً ایک مرد اور ایک عورت ایک روسرے کے حقوق کی ادائیگی کاعمد کرتے ہیں تواس عمل کو عقد نکاخ کتے ہیں۔ آگر کسی سربراہِ مملکت اور اس مملکت کی رعایا اور امت کے درمیان ایک دوسرے کے حقوق کی ادائیگی کا معاہدہ طے ہو جائے۔ یعنی سربراہِ مملکت اپنی رعایا کو وہ حقوق جو اس (سربراہ) کے ذمتہ ہیں وینے کاعمد کرے اور رعایا بھی سربراہ مملکت کو وہ حقوق جو رعایا کے ذمتہ میں اداکرنے کاعمد کرے تو اس عمل توافق کو کہ جو حاکم اور رعایا کے درمیان طے پاتا ہے "عقد بیت" کتے ہیں-مثلاً رعایا حاکم سے بید عمد کرتی ہے کہ وہ حاکم کی سرکردگی میں مملکت کی ترقی اور تحفظ میں تعاون کرے گی 'وسمن سے جنگ کی صورت میں جنگ میں حصة لے گی وغیرہ --اور اس طرح حاکم رعایا سے سے عمد کرتا ہے کہ وہ مملکت کے لئے کام کرے گا 'امت کی خوشحالی کے لئے کوشش کرے گا 'انہیں فقروفاقہ سے محفوظ رکھنے کا انظام کرے گا' ان کی تعلیم و تربیت اور علاج معالجہ اور ان

### تيسري بيعت

سنہ ۲ ہجری میں پغیراکرم نے مدینہ اور مدینہ سے باہر رہنے والے مسلمانوں اور غیرمسلموں کو عکم دیا کہ وہ اشرح م (ان حرام مہینوں میں کہ جن میں جنگ کرنا منع ہے) میں زیادہ سے زیادہ تعداد میں عمرہ کے لئے نکلیں۔ جب یہ لوگ روانہ ہوئے اور حدیبیہ کے مقام پر پنچ تو مشرکین نے پغیراکرم کو روکا اور عمرہ اداکر نے میں مانع ہوئے۔ آپس میں پہلے تو خداکرات ہوئے لیکن جب ان خداکرات کا کوئی بتیجہ نہ نکلا اور کی فیصلہ پر نہ پہنچ سکے تو آخر میں پغیر نے ان فداکرات کا کوئی بتیجہ نہ نکلا اور کی فیصلہ پر نہ پہنچ سکے تو آخر میں پغیر نے حضرت عثان کو جانے سے روکا اور ان کو گرفار کر کے یہ افواہ پھیلا دی کہ نمائندہ رسول کو قتل جانے سے روکا اور ان کو گرفار کر کے یہ افواہ پھیلا دی کہ نمائندہ رسول کو قتل کر دیا گیا ہے۔ پغیر نے فرمایا کہ اب ہم یماں سے نہیں ہٹیں گے۔ غداکرات کی کردیا گیا ہے۔ پغیر نے فرمایا کہ اب ہم یماں سے نہیں ہٹیں گے۔ غداکرات کی ناکامی کے بعد اصحاب نے پغیر اگرم سے عرض کیا کہ آپ ہم سے "بیعت جماد" کے لیں۔ چنانچہ پغیر آنے وہاں ایک ورخت کے نیچ تمام لوگوں سے "بیعت جماد" کی۔ اس بیعت کو کرنے والوں کی شاع میں یہ آبیت تازل ہوئی:

"لَقُدُ رَضِى اللهُ عَنِ الْمُؤُمِنِيُنَ إِذْيُبَايِعُونَكَ
تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَافِى عُلُوبِهِمُ فَأَنْزَلَ
الشَّكِينَةَ عَلَيْهِمُ وَأَثْبَهُمُ فَتُحَّاقَرِيْبًا"

"جب مومنین نے تم سے درخت کے نیچ (جمادی) بیعت کی تو
بینا فدا ان سے خوش ہوا اور جو کھ ان کے دلوں میں تھا فدانے
اسے دکھ لیا تھا پھران پر تملی نازل فرمائی اور اس کے عوض ان کو

اس بیعت کو تاریخ میں بیعت عقبہ اولی کتے ہیں۔ پیغیرِ اکرم نے اس بیعت کے بعد ان لوگوں کے لئے مصعب بن عمیر بن عبد مناف کو معلم مقرر کیا اور انہیں ان کے ہمراہ بھیجا۔

#### دو ننزی بیعت

پینمبرِ ختمی مرتبت کی بعثت کے تیر هویں سال تهتر (۷۳) مردول اور دو عور تول نے مدینہ سے آگر مقامِ عقبہ پر آپ کی بیعت کی۔ اس بیعت کا مضمون سیہے:

- 🔾 پنیمرکی ہدایت اور دعوت کو سنیں گے اور آپ کی اطاعت کریں گے۔
- حالات چاہے سخت اور مشکل ہوں چاہے آسان 'ہر حال میں پیغیبر' کی رائے سے اتفاق کریں گے۔
  - 🔾 ام بالمعروف اور نهی عن المنکر کریں گے۔
- دینِ حق کی حمایت میں نہ کسی کی ملامت کی پرواہ کریں گے اور نہ خوف کھائیں گے۔
- جب پیغیبر مدینه پنچیں گے تو پیغیبر کا دفاع ای طرح کریں گے جس طرح اپنی جان 'مال اور اولاد کا دفاع کرتے ہیں۔

چنانچہ پغیر نے انہیں جنت کی بشارت دی۔ اس بیعت کو بیعت عقبہ فانی اور بیعت عقبہ کانی اور بیعت عقبہ کانی اور بیعت عقبہ کانی اور بیعت عقبہ کاری کہتے ہیں۔

(كتاب نقه سيرة محمد غزالي ص ١٥٤)

اپنے ہاتھ پاؤں کے آئے کوئی بہتان گڑھ کرلائیں گی اور نہ کسی نیک کام میں تمہاری نافرمانی کریں گی تو تم ان سے بیعت لے لواور فدا سے ان کی مغفرت کی دعا ما گو۔ بے شک خدا برا بخشے والا ہے۔"

(سورہ ممتنہ ۱۰- آیت ۱۲)
اس بیت کو بیعت نسوال کتے ہیں۔ چو نکہ بیعت عقبہ اولی کا مضمون بھی
اس بیعت سے مماثل ہے اس لئے اس پہلی والی بیعت کو بھی بیعت نسوال کما
جاتا ہے۔

### پانچویں بعت (بیعتِ غدری)

۱۸ ذی الحجه ۱۰ ہجری ججتہ الوداع کے موقع پر غدیر کے مقام پر پیغیر اکرم نے امت سے علی کی ولایت کی بیعت لی۔ آپ نے فرمایا کہ "خدا سے ڈرو اور علی اللہ میں کرو۔"

آپ نے مزید فرمایا کہ "فدا اس کو غرق کرے گا جو علی کی بیعت سے منحرف ہو گااور اس پر رحم کرے گاجو علی کی بیعت پر راضی ہوا اور ان کی بیعت کے۔"

اس پر امت نے بیغیر کی دعوت پر لبیک کہتے ہوئے کہا کہ "ہم نے سناور خدااور رسول کے حکم کو دل 'زبان اور ہاتھوں سے تسلیم کیا۔"

یہ کمہ کرلوگ جوق در جوق پنجیر اور علی کی طرف بردھے اور سب نے علی ا کی بیعت کی۔ لیکن پنجیر ختمی مرتبت کی رحلت کے بعد امت سے ان لوگوں به جلد فتح عنایت ی-" (سوره فتح ۸ آیت ۱۸) (سیرة مصطفیٰ ہاشم معروف ص ۵۳۱)

# چوتھی بیعت (بیعتِ فتح مکه ۸ ہجری)

۸ ہجری میں پغیراکرم مهاجر و انصار کے دس ہزار مجاہدین کے معیّت میں دیگر قبائل کو لے کر مکھ کی طرف روانہ ہوئے۔ اہالیانِ مکہ بغیر کسی جنگ وجدال کے آئے شرت کے حق میں دستبردار ہو گئے۔ لوگ بیعت کے لئے آئے تو خواتین مجھی آئیں۔ باس موقع پر خواتین نے بھی آپ کی بیعت کرنا چاہی۔ چنانچہ خداوندعالم نے تھم دیا کہ سپ عورتوں سے بیعت لے لیں اور اس موقع پر بیا تحدادندعالم نے تھم دیا کہ سپ عورتوں سے بیعت لے لیں اور اس موقع پر بیا تیت نازل ہوئی:

یا ایها النبی اذا جاء کالمومنات یبایعنک علی ان لایشر کن بالله شیا ولا یسر قن ولا یزنین ولا یقتلن اولادهن و لا یاتین ببهتن یفترینه بین ایدیهن و ارجلهن ولا یعصینک فی معروف فبایعهن و استغفر لهن الله ان الله عفور رحیم

"اے رسول جب ایماندار عورتیں تممارے پاس اس بات پر بیعت کرنے آئیں کہ وہ نہ کسی کو خدا کا شریک بنائیں گی 'نہ چوری کریں گی 'نہ اپنی اولاد کو ہلاک کریں گی 'نہ

#### لوگول سے بیعت لی۔

## تاریخ اسلام میں بیعت کا کردار

اس بحث كامقصديه واضح كرناب كه نظام امامت و خلافت مين "بيعت" ایک اہم مقام اور کردار کی حامل ہے جس کی واضح اور روشن دلیل ہم قرآنی آیات 'تاریخی حقائق اور امیرالمومنین حضرت علی کے کلمات کی روشنی میں پہلے پیش کر چکے ہیں۔ علاوہ ازیں اس کی دلیل میں خلفاء کے وہ اقدامات بھی پیش کئے جاسكتے ہیں جو انہوں نے اپنی بیعت نہ كرنے والوں اور بیعت توڑنے والوں كے خلاف کئے۔ مثال فریقین کی کتب کے مطابق جب حضرت ابو بکر غلیفہ منتب ہوئے تو حضرت علی اور ان کے باوفا اصحاب نے ان (حضرت ابوبکر) کی بیعت سے انکار کیا۔ جس پر حضرت عمر کی معیت میں ایک گروہ حضرت علی اور ان کے اصحاب مو الله فاركرنے كے لئے على كے دروازہ ير آيا۔ جب جناب فاطمہ زہراسلام الله ملیا نے دروازہ کھولنے اور جناب امیر کو باہر بھیجنے سے انکار کیاتو ان لوگوں نے جناب زہرائے گھر کے دروازہ کو جلا ڈالا اور حضرت علی کو گر فآر کر کے مسجد میں لے گئے اور ان سے کما کہ اگر تم بیعت نہیں کروگے تو ہم تہیں قل کر دیں گ۔ لنذا بیت کرنا 'اگر خلافت کے انعقاد میں کوئی اہمیت اور کردار نہ رکھتا اور اس پر اثر اندازنہ ہو آتو علی کے ساتھ اس مد تک کیوں زیادتی کی جاتی۔ چنانچہ معلوم ہوا کہ خلافت کے انعقاد میں بیت ایک اہم مسلہ ہے۔ ای طرح الله اور زبیرنے جب حضرت علی کی بیعت کو توڑا اور حضرت

عائشہ کے ساتھ مل کر حضرت علی کے خلاف بعرو میں جاکر اشکر کشی کی تو حضرت

نے اپنے لئے بیت لی جن کو بیعت لینے کا کوئی حق نہیں تھا۔

(ولايتِ فقيه از آيت الله العظلي منتظري - ٢٢ - ص ٥١٨ نقل ازاحتجاج طبرس) امیرالمومنین امام علی علیہ السلام نے اینے دور خلافت میں ان لوگوں سے کہ جنہوں نے آپ کی بیعت سے انکار کیا اس بیعت فدر سے استدلال فرمایا۔ نبج البلاغد خطبه نمبرك ١١٠ اور خطبه نمبر٢٢٩ مين ہے كے طلحه اور زبيروغيره نے جب امام على عليه السلام كى بيعت كو تو ژا تو آپ نے احتجاج كرتے ہوئے فرمايا كه تم لوگوں نے پہلے میری بیعت کی اور بیعت کرنے کے بعد پھراسے توڑا۔

### حچھٹی بیعت

پغیبر کی وفات کے بعد سقیفہ بنی سعدہ میں کچھ لوگوں نے اجتاع کیا اور حفرت ابوبکر کے ہاتھ پر بیعت کی۔ لیکن حضرت علی "سلمان فاری" عمار یاسر" وغیرہ نے بیعت سے انکار کیا۔ اس کے بعد ہر خلیفہ نے اپنے دور خلافت میں لوگول سے بیعت لی یمال تک کہ ۳۵ ہجری میں حضرت علی خلیفہ ہوئے تو لوگول نے ہجوم کی صورت میں ٹوٹ کر آپ کی بیعت کی۔

حفرت علی کی شمادت کے بعد ۲۲ رمضان ۴۴ ججری کو لوگ مجد کوف میں جع ہوئے اور حضرت عبداللہ ابن عباس نے امام حسن علیہ السلام کے سامنے کھڑے ہو کرلوگوں سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ " یہ پیغیبڑ کے وصی ہیں اور تهمارے امام ہیں۔ للذا ان کی بیعت کرو۔"

لوگوں نے اس کی تغیل کی اور کما کہ "بیہ حسن ہم کو کس قدر عزیز ہے!" چنانچ امام علی علیہ السلام کی شمادت کے بعد امام حسن علیہ السلام نے شریعت اور اللی سیاست کے عین مطابق ہے اور وہ کون می صور تیں ہیں جو ان کی ضد ہیں اور جن کی امام جیسی عظیم شخصیت سے جس کے کاندھوں پر اللی ذمة واریاں ہیں توقع نہیں کی جاسکتی۔

### پېلى صورت

پہلی صورت سے تھی کہ مطالبہ بیعت کے جواب میں امام سے کتے:"نہ میں یزید کی بیعت کول گانہ کسی اور کی- اور نہ ہی میں اپنے
لئے کسی سے بیعت لول گا-"

اگرامام معاذاللہ ایسا کہتے تو اس کے معنی یہ ہوتے کہ (معاذ اللہ) آپ معاشرے میں حرج اور مرج چاہتے ہیں جو نہ عقل کے نزدیک مستحن ہے اور نہ عقلاء اور شریعت کے نزدیک پیندیدہ۔

دنیا کے کسی خطّہ میں جمال لوگ اجتماعی زندگی بسر کرتے ہوں وہاں ان کو یقیناً

ایک حکومت اور قانون کی ضرورت ہوتی ہے جو انہیں مربوط اور منظم رکھے۔
علاء عقلاء اور شریعت تو در کنار ایک معقول آدمی بھی ایسے معاشرے کا ہونا پند

نہیں کرسکتا جس میں کوئی نظم و ضبط اور اسے قائم رکھنے کے لئے کوئی نظام یا

حکومت نہ ہو۔ البتہ خوارج نے پہلی مرتبہ حضرت علی کے سامنے یہ احتقانہ نعرہ

بلند کیا کہ:

"لاحكمالالله"

یعنی انہوں نے علی سے کہاکہ امت اسلامی کو کسی حکران کی ضرورت نہیں ہے خدا خود کافی ہے۔ چنانچہ مولائے متقیان امیرالمومنین امام علی علیہ السلام

علی نے انصار و مهاجرین پر مشمل ایک لشکر تشکیل دیا اور اس بغاوت کو کچلنے کے لئے بھرہ روانہ ہوئے۔ کافی وعظ و تھیجت اور ہدایت کے باوجود بھی جب باغی راہ راست پر نہیں آئے تو جنگ کے ذریعہ اس بغاوت کو کچل دیا گیا جس میں ہیں ہزار سے زائد افراد کی جانیں ضائع ہو کیں۔

اس کے علاوہ یزید ابن معاویہ کا امام حسین علیہ السلام سے شدت کے ساتھ بیت طلب کرنا اور والی مدینہ کو شدید لہد میں لکھنا کہ اللِ مدینہ اور وہاں کی اہم شخصیات بالخصوص امام حسین سے اس کی بیعت لی جائے اور اگر وہ انکار کریں تو قتل کر دیا جائے اس بات کی دلیل ہے کہ نظام خلافت میں بیعت ایک غیر معمولی کردار رکھتی ہے۔

چنانچہ ان تمام حقائق کی روشن میں ہم اس متیجہ پر پہنچتے ہیں کہ بیعت کا مسئلہ دنیا کے دیگر نظاموں کی طرح نظامِ اسلام میں بھی ایک اہم مقام اور ستون کی حیثیت رکھتا ہے اور بیعت کرنا 'بیعت سے انکار کرنا اور بیعت کو تو ژنا 'بیس امور سیاست سے مربوط ہیں اور ان کاشار سیاست میں ہو تا ہے۔

#### <del>-</del>☆-☆-

# امام حسین کے مطالبۃ بیعت کو مسترد کرنے کے عمل کا تجزبیہ وتحلیل

یزید نے جب امام حسین کے بیت کامطالبہ کیاتو اس کے جواب میں امام کے رقب میں امام کے رقب میں امام کے رقب ملک صورتوں کا کے رقب ملک میں میں اور دیکھتے ہیں کہ کون سی صورت عقل و منطق 'وین و ایک مخترساجائزہ لیتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ کون سی صورت عقل و منطق 'وین و

- 16

111

اور اپنے پدربزرگوار کی محنتوں پر پانی پھیردے ؟کیااس امام کی ذات ہے کہ جس کے کاندھوں پر اللی ذمتہ داریاں ہوں یہ توقع کی جا سکتی ہے کہ وہ اسلام کو دفن ہوتا ہوا دیکھے اور اسلام پر فاتحہ پڑھ لے۔ چنانچہ جب آپ کو یہ مشورہ دیا گیا کہ آپ بین ید کی بیعت کرلیں تو آپ نے فرمایا کہ:

"اگریزید جیسا شخص امت ِ مسلمه کارای بنے تو پھراسلام پر فاتحہ پڑھ لو-"

### تيسري صورت

تیسری صورت یہ تھی کہ امام حین ہے شک یزید کی بیعت نہ کرتے لیکن وہ یزید کی مزاحمت بھی نہ کرتے اور اپنے کاموں ہیں مثلاً دعاؤں 'زیار توں اور ذکر واذکار ہیں معروف رہے۔ جیساکہ سعد بن و قاص اور عبداللہ ابن عمروغیرہ کہ جنوں نے نہ علی کاساتھ دیا اور نہ علی کے مخالفین کا۔ لیکن یہ صورت حال بھی المام حین علیہ السلام جیسی عظیم ہستی کے مقام و حیثیت کے منافی ہے اور اس اللی مسئولیت سے روگردانی کے متراوف ہے جو خدا اور رسول کی طرف سے اللی مسئولیت سے روگردانی کے متراوف ہے جو خدا اور رسول کی طرف سے آپ پر عائد ہوتی ہے۔ آپ کی ذات کے متعلق یہ کیسے تصور کیا جا سکتا ہے کہ آپ اجتماعی اور سیاسی زندگی سے خود کو دور رکھ کردین کی پامال کو دیکھتے رہیں ' بیرگانِ خدا پر ظلم و استمار کی حکمرانی ہو 'مظلوموں اور محروموں کی فریاد و فغاں بند ہوتی رہے اور آپ گوشہ نشین ہو کریہ سب بچھ دور سے دیکھتے رہیں۔ کیا بلند ہوتی رہے اور آپ گوشہ نشین ہو کریہ سب بچھ دور سے دیکھتے رہیں۔ کیا بلند ہوتی رہے اور آپ کاشار بھی معاذاللہ حسن بھری جیسی شخصیتوں میں کیا جاسکتا ہے کہ جو ایک طرف توہشام بن عبدالملک کی بیعت نہ کرکے خود کو الگ تھلگ رکھتے ہیں لیکن کی بیعت نہ کرکے خود کو الگ تھلگ رکھتے ہیں لیکن کی بیعت نہ کرکے خود کو الگ تھلگ رکھتے ہیں لیکن کی بیعت نہ کرکے خود کو الگ تھلگ رکھتے ہیں لیکن کین کی بیعت نہ کرکے خود کو الگ تھلگ رکھتے ہیں لیکن کی بیعت نہ کرکے خود کو الگ تھلگ رکھتے ہیں لیکن

نے سختی سے اس کی تردید کی اور ان کی تحریک کو دبادیا۔ کیونکہ کوئی بھی معاشرہ خواہ وہ اسلامی ہویا غیر اسلامی ایک حاکم کی ضرورت سے کسی وقت بھی بے نیاز نہیں ہو سکتا۔

" لاحكم الالله"كا مفهوم بيه ب كه قانون خدا كا بواوراس كا نافذ كرف والا الله كانمائنده بو- بيه نهيس كه كوئى حاكم بن ند بو- چنانچه ايك حديث ب كه:

" تین افراد بھی اگر اکھٹے سفر کے لئے نکلیں تو انہیں چاہئے کہ اپ سفرے پہلے اپنے ہی میں سے کسی کو امیر مقرر کرلیں۔" للذا بیہ کیسے ممکن ہے کہ امام حسین علیہ السلام جیسی عظیم شخصیت حرج و مرج کی داعی بن جائے۔

#### دو سری صورت

دوسری صورت سے ہو سکتی تھی کہ یزید کے مطالبۃ بیعت کے جواب میں امام حسین مین پزید کو خلیفۃ المسلمین کی حیثیت سے قبول کر لیتے۔

امام کے بزید کو بحثیت خلیفۃ المسلمین قبول کرنے کے معنی یہ ہوتے کہ آپ نے معاذاللہ بزید کی طاغوق حکومت کو استحام بخشنے میں ایک اہم کردار اوا کیا۔ دو سرے لفظوں میں امام اسلام پر فاتحہ پڑھ لیتے۔ ذرا ٹھنڈے دل سے سوچیں کہ وہ ہستی جس نے آغوشِ نبوت میں تربیت پائی ہو ،جس نے اپنے پدیو بزرگوار علی مرتضٰی کی اسلام کے لئے قربانیوں اور ان کی عظیم مجاہدانہ کاوشوں کو نہ صرف دیکھا ہو بلکہ ان میں عملاً شریک رہی ہو۔ کیا حمکن ہے کہ وہ اپنے جد "

دوسری طرف جب ہشام بن عبدالملک کا گور نر تجاج بن یوسف لوگوں پر ظلم و ستم کے پہاڑ تو ڑتا ہے تو اس کے خلاف لوگوں کے احتجاج کو بھی حرام قرار دے دیتے ہیں ؟کیا امام حسین علیہ السلام کی ارفع واعلی شخصیت کو بھی (معاذاللہ) سعد بن و قاص عبداللہ ابن عمراور حسن بھری جیسے لوگوں کی صف میں شار کیا جا سکتا ہے۔؟

# چوتھی صورت

چوتھی صورت سے تھی کہ اہام حسین ہمینہ 'کہ اور تجازیس بزید کی حکومت کو تسلیم نہ کرتے اور شام میں اس کی حکومت میں مداخلت نہ کرتے ۔ لیکن کم از کم اہام جیسی ہستی کے لئے اس قتم کا سمجھونہ کہ "اوھر ہم" اور "اوھر تم" بھی قابلِ قبول نہیں ہو سکتا۔ البتہ وہ افراد جو اپنی خواہشات اور تعیش کے لئے محکومت اور اقتدار چاہتے ہیں 'اپ عیش و عشرت کو برقرار رکھنے کے لئے اس بات پر رضامند ہو سکتے ہیں کہ زمین کے کسی بھی خطّہ پر ان کی حکومت برقرار رہے۔ جیساکہ معاویہ اس بات پر راضی تھا کہ شام میں اس کی حکومت باتی رہے۔ لیکن جس کے پیشِ نظر حصولِ خلافت کی غرض حکومت اللّٰہ کا قیام ہو اور جس کا مقصد اوا مر اللی اور شریعت بیغیر کو بندگانی خدا تک پنچانا ہو وہ الیک صورے بازی نہیں کیا کرتا۔ اسلام کا پیغام عالی ہے چنانچہ پغیر اکرم نے فرمایا کہ۔ سودے بازی نہیں کیا کرتا۔ اسلام کا پیغام عالی ہے چنانچہ پغیر اکرم نے فرمایا کہ۔ «جہال جمال بی نوع انسان بہتے ہیں وہ سب میرے وائرہ رسالت

میں ہیں۔" یمی وجہ ہے کہ پنجیبرختمی مرتبت جزیرہ عرب میں کفرواسلام کی جنگ میں

معروف رہے کے باوجود قیصرو کری کے بادشاہوں کو اسلام قبول کرنے کی دعوت دیتے رہے۔

ای طرح جنگ مفین کے دوران ایک مخص نظر شام سے نکل کر حضرت علی کے لشکر کی طرف آیا اور علی کو تنائی میں بلا کریہ تجویز پیش کی کہ آپ کوفہ واپس وٹ جاتے ہیں حضرت علی نے اس تجویز کو مسترد کر دیا۔ اس لئے کہ مولائے متقیان امام علی علیہ السلام اس بات پر کسی صورت رضامند نہیں ہو سکتے تھے کہ جو خطّہ مملکتِ اسلامی میں داخل ہو چکا ہو وہ کٹ کر علیحدہ ہو جائے۔

چنانچہ علی کے فرزند حین جیسی ہتی ہے یہ توقع کیے کی جا کتی ہے کہ وہ ایسے کی سمجھوتہ پر رضامند ہو جائیں جس سے اسلامی حکومت کے دھتہ بخرے کرے کوفہ وشام کے مسلمانوں کی تقدیر بزید جیسے فاسق وفاجر کے رحم وکرم پر چھوڑدیں۔

### بانجویں صورت

یزید کی بیعت کو مسترد کرنے کی تفییر کوئی یوں بھی کر سکتا ہے کہ امام حین ا چاہتے تو نہ بزید کو حکومت کرنے دیتے اور نہ خود کو خلافت کے لئے پیش کرتے بلکہ یہ منصب کی تیسرے مخص کے حوالے کرویتے ٹاکہ امت میں انتشار پیدا نہ ہو۔ لیکن یہ صورت بھی کئی پہلوؤں سے غلط ہے اور امام جیسی ہتی کے لئے قابل قبول نہیں ہو سکتی:

الی تفیر اور تجویز خود نظام امامت سے انجاف کے مترادف

نے اپنے خطوط اور سفیروں کے ذریعہ لوگوں کو دعوت دی اور اس کا سب سے نمایاں نمونہ حضرت مسلم کے ہاتھوں پر امام حسین کے لئے اہلِ کوف کی بیعت ہے۔

### اصلاح امت

دنیامیں جتنے قیام و خروج وجود میں آتے ہیں ان کا محور و مرکز بیشہ

- 🖈 یا توانسان کی خوداینی ذات ہوتی ہے۔
- 🖈 یا این قوم تگروہ یا خود سے متعلق افراد ہوتے ہیں۔
  - 🖈 یا رضائے اللی کا حصول ہو تاہے۔

# انی ذات کے لئے قیام

یعنی بھی کوئی شخص اس لئے قیام کرتا ہے کہ اپنے مخالف فریق کو کچل دے ۔

میں اس لئے قیام کرتا ہے کہ اس کے خلاف صحیح یا غلط جو آوازیں اٹھتی ہیں ان کو دیا دے تاکہ یہ تہمت اس سے دفع ہو جائے یا (واقعی اگر وہ ظالم ہے تو) وہ آواز دب جائے۔ بھی کوئی فرعون صفت انسان غرور اور تکبر کے نشئے میں غیر شعوری طور پر اٹھتا ہے تاکہ اس کے مقابلہ میں کسی گوشہ میں کسی شخص کو جینے کا حق نہ ہو۔ یہ ظالم افراد فرعون بن کر اٹھتے ہیں یا فرعون بننے کے لئے قیام و خروج کرتے ہیں اور ان کا مطح نظر ظلم 'تجاوز اور تعدّی ہوتا ہے۔ ایسے درندہ صفت لوگوں سے آگر ان کے قیام و خروج کی وجہ یو چھی جائے تو ان کے جواب کی برگشت ان کی نائیت یعنی ان کی دمیں " پہنتی ہوتی ہے۔ ایسے قیام و خروج کی برگشت ان کی برگشت ان کی نائیت یعنی ان کی دمیں " پہنتی ہوتی ہے۔ ایسے قیام و خروج

ہے کیوں کہ اہل بیت علیم السلام کے نقطہ ر نظر کے مطابق امامت کے لئے ایک تو امام کا منصوص من اللہ ہونا ضروری ہے دوسرے جس كو امام مقرر كيا جائے اس ميں امامت كے لئے شرائط اور اہليت کا ہونا ضروری ہے۔ لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ نہ تاریخ کسی ایسے مخص کی نشان دہی کرتی ہے کہ اس وقت خود جسین کی ذات کے علاوہ کوئی اور مخص ایباموجود تھا جو امامت کے لئے مطلوب شرائط اور اہلیت ر کھتا ہو اور نہ ہی خود امام ؓ نے کسی ایسے شخص کا نام لیا۔ اس کے برخلاف یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ بہ اتفاق است ، پغیبر ختمی مرتبت اور امیرالمومنین علی علیه السلام کے بعد امام حین اور آپ کے بھائی امام حسن مجتبی عالم اسلام کی سب سے بدى شخصيات تھيں۔ امام حسن مجتليٰ شهيد ہو چکے تھے للذا اس وقت اس منصب کے لئے امام حسین کی ذات کے علاوہ کوئی اور شخصیت الیی نہیں تھی جو اس اللی منصب کی اہل ہو اور جو اس منصب کے لئے مطلوبہ شرائط پر پوری اترتی ہو۔ للذا کوئی الی تجویز کہ جو خود نظام امامت سے انحراف کے مترادف ہو کوئی عام عاقل آدی بھی پیش نہیں کر سکتا چہ جائیکہ امام کی ذات والاصفات سے الیی توقع کی

ند کورہ بالا مفروضات ناممکن ہونے کی صورت میں صرف ایک ہی صورت باقی رہتی ہے اور وہ سے کہ امام مطالبۂ بیعت کو مسترد کرکے خود اپنے لئے بیعت طلب کرتے 'امام نے الیما ہی کیا ور اس کا ثبوت سے تاریخی حقیقت ہے کہ آپ قوم کی نجات کے لئے ۔ اس لئے نہیں کہ وہ ان کی اپنی قوم ہے بلکہ وہ ہر قوم کو بندگانِ خدا سجھتے ہیں اور اس لئے قیام کرتے ہیں تاکہ انسانوں کو انسانوں کو انسانوں کو انسانوں کو بندگانی اور بندگی سے نکال کر خدا کی بندگی کی طرف لائیں۔ ان کا قیام رضائے اللی کے لئے ہو تا ہے۔ چنانچہ تمام انبیاء علیم السلام نے اسی مقصد کے لئے قیام کیا۔ جیساکہ سورہ اعراف کی آیت ہے ایس ہے کہ:

"وہ نیکوں کا عکم دیتا ہے اور برائیوں سے روکتا ہے اور پاکیزہ چیزوں کو حرام قرار دیتا ہے۔ اور ان پر سے احکام کے علین بوجھ اور قیدو بند کو اٹھا دیتا ہے۔ "
ان لوگوں کا قیام 'النی قیام ہے۔ اور اس کا ہدف و مقصد بندگانِ فدا کو ظلم کے بیجوں سے نجات دلانا 'غاصبوں سے ان کا حق دلوانا 'لوگوں کو شریعت اللی کی تعلیم دینا اور اس کا نفاذ کرتا ہے۔ یہ لوگ خواہ بندگانِ فدا کی نجات کے لئے قیام کریں 'خواہ شریعتِ اللی کے نفاذ کے لئے دونوں صور توں میں ان کا ہدف اور مقصد رضائے اللی ہے جس کے لئے وہ اپنی جان کی بازی لگا دیتے ہیں۔ یہاں مقصد رضائے اللی ہے جس کے لئے وہ اپنی جان کی بازی لگا دیتے ہیں۔ یہاں مقصد رضائے اللی ہے جس کے لئے وہ اپنی جان کی بازی لگا دیتے ہیں۔ یہاں مضائے اللی ہے جس کے لئے وہ اپنی جان کو اور اپنی ذاتی اغراض کو رضائے اللی کے طلب گار بھی اپنی "میں " اور نفس کو اور اپنی ذاتی اغراض کو اس میں شائل شیں کرتے ہیں۔ لئے قیام اس میں شائل شیں کرتے ہیں۔ کے اس میں شائل شیں کرتے ہیں۔ اور صرف خوشنودی خدا کے لئے قیام کرتے ہیں۔

اس اللی قیام کے روپہلو ہیں اس اللی قیام کے روپہلو ہیں معاشرے کو ظلم وستم سے نجات ولانے کے لئے قیام۔

کونساد کہاجاتا ہے جن کے مقاصد واہداف کی برگشت خود انسان کی اپنی ذات ہو۔ اپنی قوم کے لئے قیام

تمھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ کوئی شخص دو سرول کو دھوکہ دینے کے لئے اپنی انانیت یا این "میں" کو مکرو ریا کے بروہ میں چھیا کر قوم کے نام پر قومیت اور نیشنازم کی بنیاد پر اٹھتا ہے۔ ایسے لوگ اپنی "میں" کو قوم اور قومیت کے پردے میں چھیالیتے ہیں اور لوگوں کو دھوکہ دینے کے لئے اپنے قیام و خروج کاسب قوی مفاد کو قرار دیتے ہیں۔ یہ لوگ جب اٹھتے ہیں تو کسی دو سری قوم کے حقوق کے لئے نہیں بلکہ اپنی قوم کے حقوق کے لئے اور اس لئے کہ یہ میری قوم ہے۔ غرض ان کے قیام و خروج کے اسباب وعلل کی برگشت خود ان کی این ذات پر منتی ہوتی ہے۔ یہ وہ لوگ ہوتے ہیں جو خدا 'رسول اور معاد پر یقین نہیں رکھتے۔ یہ جب قوم و قومیت کے نام پر قیام و خروج کرتے ہیں تو پھریہ نہیں دیکھتے کہ ان کے قیام کے نتیجہ میں دو سری قومیں کتنی پِس رہی ہیں اور فقر وفاقہ کاشکار ہو رہی ہیں۔ چنانچہ بورپ اور امریکہ کی مثال ہمارے سامنے ہے کہ وہ کس طرح دو سری قوموں کا استحصال کر رہے ہیں۔ للذا ہروہ قیام و خروج جس کی بنیاد مادی سوچ پر ہو اور جہاں خدا 'رسول' اور معادیر ایمان نہ ہو 'فسادیر منتسی

رضائے اللی کے لئے قیام

ليكن وه لوگ جو خدا 'رسول اور معادير ايمان ركھتے ہيں جب المحتے ہيں تو

کہ میرا قیام نہ "اشر" کے لئے ہے 'نہ "بطر" کے لئے 'نہ فساد کے لئے ہے اور نہ ظلم کے لئے۔ یعنی آپ نے اپنے قیام کے مقاصد میں سے ان چار اہداف کی واضح الفاظ میں نفی فرمائی ہے کہ میں اشر 'بطر' فساد یا ظلم کے لئے نہیں نکل رہا۔ ذیل میں ہم ان چاروں لفظوں کی تشریح کرتے ہیں:

اشربروزن کف - بمعنی خود پندی 'تکبر'طغیانی جیساکه سوره قمرکی آیت ۲۵ میں آیا ہے:۔

" ءَ الْقِیَ الذِّکُرُ عَلَيهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلُ هُوَ كَلْاَبُ اَشِرْ" "کیا ہم میں سے یہ ذکر اس پر ڈالا گیا ہے۔ بلکہ وہ بہت جھوٹا اور بت زیادہ اترانے والا ہے۔"

بطر بروزن فرس - بمعنی طغیان 'حیرت 'تکبر جیساکه سوره انفال کی آیت ۲۷ میں ہے کہ:

"وَلاَنكُوْنُوا كَالَّذِينَ حَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَطُرًا وَرِيًا النَّاسِ وَيَصُدُّوْنَ عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ-" "اور تم ان لوگوں كى طرح نه ہو جاؤ جوائے گھروں سے اتراتے ہوئے اور لوگوں كو د كھاتے ہوئے نگے اور لوگوں كو خدا كى راہ سے روكتے ہیں-"

فساد - بمعنی تباہی 'یہ لفظ صلاح کی ضد ہے۔ کسی چیز کے اپنے توازن سے نکل جانے کو فساد کہتے ہیں یعنی جیسے ہی کوئی چیز اپنے تناسب اور توازن سے نکلے گل جانے کی۔ جیساکہ سورہ انبیاء کی آیت ۲۲ میں ہے کہ:

"لُوْ کَانَ فِیہُ ہِمَا اللّٰہُ اللّٰہُ لَفَسَدَ تَا"

احیاء شریعت کے لئے قیام لیمی مردہ اور معطل شریعت کو زندہ کرنے بے لئے قیام-

لذا ایک ایبا انسان جو الله پر ایمان اور قیامت پر یقین رکھتا ہو 'وہ کبھی اپی انا کی خاطریا غرور و تکبر کے نشہ میں نہ کسی فرد پر تجاوز وتعدّی کر سکتا ہے اور نہ کسی معاشرے پر۔ امام حسین علیہ السلام نے اپنے قیام و نسفت کے سلسلے میں ان اہداف کو مسترد کیا ہے جو ذاتیات اور انانیت پر منتی ہوتے ہیں یا جن کی بنیاد خود بیندی 'ظلم 'فساد اور غرور و تکبر پر ہو 'نہ کہ ان اہداف کو کہ جو اللی ہیں اور قیام عدل وقیط اور حکومت والیہ کے قیام کے لئے ہیں۔ لیکن تعجب اور افسوس اس بات پر ہے کہ ہمارے علاء 'ذاکرین 'مقرر حضرات امام حسین کی نسفت کے اس بات پر ہے کہ ہمارے علاء 'ذاکرین 'مقرر حضرات امام حسین کی نسفت کے اسباب وعلل میں سے ان اللی اہداف کو بھی مسترد کرتے ہیں۔

امام حسین علیہ السلام نے مرینہ سے نگلتے وقت محمد حنفیہ کو دی گئی وصیت میں اپنے قیام و بنفت کے اسباب کو بیان کرتے ہوئے واضح طور پر یہ اعلان فرمایا

وجود نہیں ہے۔ یا جیسے اگر کی چیز کو صالح کما جائے تو اس کے معنی یہ ہوں گے کہ وہ فاسد نہیں ہے۔ اور اگر کہیں یہ چیز"فاسد" ہے تو وہ "صالح" نہیں ہوگی۔ ہے تو وہ "صالح" نہیں ہوگی۔

اگر کی کے بارے میں کہا جائے کہ سے محاج اصلاح ہوتو اس کے معنی سے موں گے کہ وہ فاسد ہو۔ اور جب کوئی چیز فاسد ہوتو اس کے معنی سے ہوں گے کہ اس شے سے وہ فائدہ نہیں لیا جا سکتا جو اس سے متوقع تھا۔ مثلاً ۔ اگر کوئی دوا فاسد ہوگئی ہے تو اس کا مطلب سے ہوگا کہ جو فائدہ اس دوا سے متوقع تھا وہ اب اس سے حاصل نہیں کیا جا سکتا ۔ اور نہ صرف سے کہ فائدہ حاصل نہیں کیا جا سکتا گلکہ النا اس سے نقصان کینچ کا اندیشہ ہے ۔ اس طرح اگر سے کہیں کہ فلال گھر قابل اصلاح ہے تو اس کے معنی سے ہوں گے کہ وہ گھر رہنے کے قابل فلال گھر قابل اصلاح ہے تو اس کے معنی سے ہوں گے کہ وہ گھر رہنے کے قابل نہیں۔ چنانچہ پہلے اس گھر کی اصلاح کی جائے پھر اس گھر سے استفادہ کیا جا سکتا

ای طرح اگر کوئی امت فاسد ہے تو اس امت سے بہتری کی توقع نہیں کرنا چاہئے جب تک کہ اس کی اصلاح نہ کرلیں۔ چنانچہ امام حسین علیہ السلام نے جب یہ فرمایا کہ "میں امت کی اصلاح چاہتا ہوں" تو اس کے معنی یہ بیں کہ وہ امت فاسد ہو چکی ہے۔

اگر ہم یہ جانا چاہیں کہ امام حین امت کی زندگی کے کس شعبہ کی اصلاح کرنا چاہتے ہیں تو پہلے یہ معلوم کریں کہ انسانی زندگی کے کتے شعبے ہیں اور کون سے شعبے اہم ہیں۔

انسانی زندگی کے شعبوں پر ایک سرسری نظر ڈالتے ہوئے یہ دیکھیں کہ

"اگر اللہ کے سوا دونوں (زمین اور آسان) میں کوئی اور خدا ہو آتو تباہ ہو جاتے۔"

ظلم - بمعنی نقص اتعدی متجاوز مکی غیری چیز رقصنه کرنایا کسی دو سرے کی حدیا ملک پر قابض مو جانا۔

بسرحال فرزند رسول اپنے قیام و نهفت کے اہداف و مقاصد سے ان تمام صفات ِ رذیلہ کی نفی کرتے ہیں جو ان لوگوں کا وطیرہ ہیں جو نہ خدا پر ایمان رکھتے ہیں نہ رسول پر اور نہ معاور پھین رکھتے ہیں۔

آپ اپ وصت نامه من يون فرماتے بين:
"اريدلطلب الاصلاح امة جدى"
"مين اپنے جدكى امت كى اصلاح عابتا ہوں-"

امام حیین علیہ السلام امت رسول کے کس گوشہ اور زاویہ کی اصلاح کرنا چاہتے تھے اس کو بیان کرنے سے پہلے ہم لفظ "اصلاح" کی اہلِ لغت اور اہلِ عرف کے زاویہ نگاہ سے وضاحت کرنا چاہیں گے۔

لفظ اصلاح "صلاح" سے لیا گیا ہے۔ صلاح کی چیز کے اچھا ہونے اور شائتہ ہونے کو کہتے ہیں۔ لفظ "صلاح" کی ضد "فساد" ہے۔ اہلِ منطق کے نزدیک لفظ "صلاح" اور لفظ "فساد" دونوں لفظ عدم اور ملکہ ہیں۔ لیعنی جس جگہ ان میں سے ایک موجود ہو وہاں اس کی ضد لازہ موجود نہیں ہوگ۔ جیسے اگر کما جائے کہ زید بینائی رکھتا ہے تو اس کے معنی یہ ہوں گے کہ وہ اندھا نہیں ہے۔ بینی اس میں نابینائی اور اندھے بن کا وجود نہیں ہے۔ اور اگر کمیں کہ زید نابینا ہے تو اس کے معنی یہ ہوں گے کہ وہ اندھا نہیں کہ زید نابینا ہے تو اس کے معنی یہ ہوں گے کہ وہ بینائی کا ہے تو اس کے معنی یہ ہوں گے کہ وہ بینائی کا

\varTheta ایک حاکم 'اور

🕤 دو سرے محکوم یا رعایا

ایا معاشرہ جمال محکوم کو اپنا حاکم منتخب کرنے کا حق نہ ہو اور حاکم کے انتخاب میں اس کا کوئی کردار نہ ہو تو اس امت کو ایک فاسد امت کما جاتا ہے۔ چو نکہ امت کو اپنے حاکم کے انتخاب کا اختیار نہیں اور نہ ہی اس میں امت کا کوئی کردار ہے اس لئے اس معاشرے اور اس نظام میں حاکم بے لگام ہو تا ہے لوگ کردار ہے اس لئے اس معاشرے اور اس نظام میں حاکم بے لگام ہو تا ہے اور اس کے ظلم و تشدد میں روز بہ روز اضافہ ہو تا جاتا ہے۔ جو امت اپنے اوپر ہونے والے ظلم و تشدد میں روز بہ روز اضافہ ہو تا جاتا ہے۔ جو امت اپنے وہ ترک مونے والے ظلم و تشدد کا دفاع نہیں کر سکتی وہ فاسد امت ہے۔ چنانچہ قرآن کر کم اور روایات معصومین خصوصاً نبج البلاغہ نے ایس امت کی شدید مذمت ک

# سے ۔۔ امت کا تجزیہ کتب ِفکرودانش کے نقطۂ نظریے

مکتب فکرو دانش بھی امت کو دو طبقوں پر مشمل سمجھتا ہے

- 🔾 ایک تعلیم یافته اور انثر رخیته 'اور
  - 🔾 دو سرا تادان اور ان پره طبقه

بس امت میں غیر تعلیم یافتہ اور ان پڑھ لوگوں کی شرح زیادہ ہوگی وہاں اللّٰ فکر ودانش کی نظر میں ان پڑھ اور غیر تعلیم یافتہ طقہ کو امت کا ایک فاسد جز ک سمجھا جاتا ہے۔ چنانچہ اہلِ دانش کا یہ فریضہ ہے کہ وہ امت کے اس فاسد جز ک اصلاح کریں اور لوگوں کو تعلیم یافتہ بنائیں۔ اصلاح کریں اور لوگوں کو تعلیم یافتہ بنائیں۔ بقول شہید باقرالصدر رضوان الله علیہ" جمالت اور تعلیم کا فقد ان امت

امت کے اجزاءِ ترکیبی کیاہی۔

ماہرینِ عمرانیات جو امت کے اجزاءِ ترکیبی 'ان کی خصوصیات اور انتیازات پر گہری اور دقیق نظر رکھتے ہوئے تجزیہ وتحلیل کرتے ہیں وہ مختلف مکاتب فکر سے تعلق رکھتے ہیں اور ہرایک اپنے مکتب فکر کی بنیاد پر امت کی تقسیم بندی کرتاہے —

# ا ۔ امت کا تجزیہ اقتصادی نقطۂ نظرے

کارل ہار کس اور اس کے ہم فکر چو نکھ ہر چیز کا تجزیبہ اور تحلیل اقتصادی بنیاد پر کرتے ہیں اس لئے وہ امت کو اقتصادی طبقوں میں تقسیم کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ امت کے دوہی گروہ ہیں۔

- ایک سرمایہ وارول کا گروہ جو قوت اور پیداوار کے وسائل کا مالک ہے
   اور
  - و در سرامزدورول محنت کشول اور محرومین کاگروه-

یہ لوگ امت میں ''فساد'' کا ذمة دار سرمایہ داری نظام کو ٹھراتے ہیں اور کمتے ہیں اور کمتے ہیں اور کمتے ہیں اور محرومیت کا شکتے ہیں اور دولت و شروت کا مالک شکار ہوں اور دوست و شروت کا مالک ہو 'تو الیسامعا شرہ اور ایسی امت ایک فاسد امت ہے۔

۲ امت کا تجزیه سیاسی نقطهٔ نظریے

ماہرینِ سیاست بھی امت کو دو طبقول میں تقسیم کرتے ہیں:

ر کھتے ہیں۔

دوسرے کافر جو مومن کے برخلاف ان چیزوں پر ایمان نبیں رکھتے اور انہیں مسترد کرتے ہیں۔

لیکن حقیقت حال ہے ہے کہ ہرامت میں مذکورہ بالہ تمام گروہ پائے جاتے ہیں۔ یعنی کام لینے والے بھی اور کام دینے والے بھی اور ہم بھی 'پیداواری وسائل کے مالک بھی اور اس کو چلانے والے بھی 'روت مند بھی اور محروم بھی 'عالم بھی اور جائل بھی 'ور جائل بھی 'آزاد بھی اور جائل بھی 'مومن بھی اور رعایا بھی 'اشراف بھی اور غیرا شراف بھی 'آزاد بھی اور غلام بھی 'مومن بھی اور کافر بھی ۔غرض کوئی بھی امت ان طبقات سے خالی نور غلام بھی 'مومن بھی اور کافر بھی ۔غرض کوئی بھی امت ان طبقات سے خالی نہیں ہے۔ یہ طبقات بھشہ سے ہیں اور بھشہ رہیں گے 'سوائے ان چند طبقات کے جیسے کہ غلام کافروغیرہ جو ظہور امام زمانہ پر ختم ہو جائیں گے۔ لیکن کوئی ایسا عمد رہا ہے اور نہ آئے گا کہ جس میں رعایا ہو اور حاکم نہ ہو 'حاکم ہو اور محال نہ ہو یا سب کے سب جائل مول اور کوئی عالم نہ ہو۔

خداد ندعالم نے نظام حیات کو اس طرح بنایا ہے کہ انہی طبقات سے امت
کی چکی گردش کر رہی ہے۔ امت کا وصف اور خوبی اس میں نہیں کہ اس میں
سے طبقات نہ ہوں اور امت طبقہ واحدہ ہو۔ ہاں البتہ قر آنی نقطہ نظر کے مطابق
ایمان کی بنیاد پر امت واحدہ کا وجود یقینا صحیح ہے۔ قر آنی اصطلاح کی روسے یہ
تمام طبقات ایک طبقہ واحدہ بین کیونکہ یہ سب کے سب بندگان خدا ہیں۔
امت کا ہرگروہ ایک دو سرے کے مقابل آپ حقوق رکھتا ہے اور ای

کے جم میں ایک ناسور اور خطرناک جز ہے جو امت کے لئے بیشہ باعثِ خطر ہے"

م امت کا تجزیه ما ہرین عمرانیات کے نقطہ نظر سے

بعض ماہرینِ عمرانیات امت کو دو طبقول میں تقسیم کتے ہیں جو یہ ہیں:۔

🕒 ایک طبقهٔ اشراف که جواعلی نسب خاندانوں پر مشمل ہوتا ہے اور

و سرے وہ طبقہ جو عام عوام پر مشتمل ہو تاہے

ان ماہرین کی نظر میں طبقہ اشرافیہ کے علاوہ لوگ امت کا ایک فاسد جز ہیں۔ ان کے نقطہ نظرے ان لوگوں کا کام بیہ ہے کہ وہ اشراف کی خدمت میں رہیں۔ جہاں اشراف کی حکومت ہوگی وہاں دو سرے انسانوں کی کوئی حیثیت نہیں۔ اگر وہ اشراف کی خدمت نہ کریں تو وہ امت کا ایک فاسد جز ہیں جس کو کاٹ کر ختم کر دینا چاہے۔

# ۵ ۔۔ امت کا تجزیہ اہلِ دین کے نقطہ نظریے

یہ تمام گزشتہ امتیازات جنہوں نے امت کو دو طبقوں میں تقسیم کیا دین انہیں سلیم نہیں کرتا۔ یہ امتیازات انسان کی تقسیم بندی کے لئے صحیح نہیں ہیں۔ اہلِ دین کے نزدیک ان امتیازات کی بنیاد پر دو سروں پر فخراور سلط برقرار رکھنا جائز نہیں۔ وہ صرف ایمان باللہ کو امتیاز سمجھتے ہیں۔ اہلِ دین امت کو مندرجہ ذیل دوگروہوں میں تقسیم کرتے ہیں:۔

ایک مومن جو خدا انبیاء اخداکی نازل کرده کتابول اور معاد پر ایمان

ہو گا۔

پغیراسلام کی بعثت سے قبل انسان ان تمام مفاسد کے سمندر میں ڈوبا ہوا تھا اور معاشرے کا کوئی بھی جز صالح نہیں تھا۔ سیاست فاسد تھی 'اقصادی فساد اس حد تک پہنچ چکا تھا کہ لقمہ نان میسرنہ ہونے کی وجہ سے لوگ اپنے بچوں کو زندہ درگور کر دیتے تھے 'علم و آگاہی کے لحاظ سے وہ دور 'دورِ جالجیت کے نام سے موسوم ہے 'اشرافیت کا حشریہ تھا کہ انسانوں کی خرید و فروخت کے بازار دو سرے تمام بازاروں سے کمیں زیادہ بارونق تھے۔ چنانچہ پغیراکرم نے مبعوث ہوتے ہی اعلان کیا کہ اگر اقتصادی 'سیاسی اور قکری فسادات کا خاتمہ چاہتے ہو اور اپنے آپ کو ان تمام مفاسد سے نجات دلانا چاہتے ہوتو یہ اس صورت میں اور اپنے آپ کو ان تمام مفاسد سے نجات دلانا چاہتے ہوتو یہ اس صورت میں علاج کا حل اس ایک جملہ میں قرار دیا کہ:

" قُولُوُ الآ إلهَ الآالله ""لوگو! كموكه نبيس به كوئى خداليكن الله-"
يعنى ان تمام بد بختول اور فساد سے نجات ملے گی تو صرف اور صرف
عاكمت الى كو تسليم كرنے كے بعد- پيغبراكرم نے پہلے ہى دن اپن قوم سے
خطاب كركے فرمایا:-

"میں تہمارے گئے دین و دنیا کی بھلائی لے کر آیا ہوں اور وہ بیہ بہارے گئے دین و دنیا کی بھلائی لے کر آیا ہوں اور وہ بیہ بہادتی چاہے کہ تم خدا کی بالادتی چاہے وہ کسی شکل میں ہواسے ختم کرو۔"

رسولِ اکرم ان مفاسد کے خاتمہ کا حل اور علاج ای میں دیکھتے تھے کہ امت کی "اصلاحِ سایی" ہو جائے۔ چنانچہ اس سلسلے میں اپنی سااسال کی جدوجمد

لئے لازم ہے کہ وہ اپنی ذمة داریوں اور فرائض کی انجام دہی میں مشغول رہے۔ جب بھی کوئی طبقہ اپنی ذمة داری اور مسئولیت میں کو تاہی کرے گاتو لازماوہ کو تاہی امت میں فساد کا سبب بے گی۔

جمال عاكم رعايا كے لئے اپنى ذمة دارى اور مسئوليت كو انجام نه دے يا رعايا عاكم كے لئے اپنے فرائض كى ادائيگى ميں كو ناہى كرئے اور اس صورت ميں امت ميں فساد ظاہر ہو تو اس كوسياسى فسادسے تعبير كريں گے۔

سرماییہ دار اگر اپنے فرائض ادا نہ کرے ادر امت کے محروم اور مزدور طبقہ کو اس کا حق نہ دے یا مزدور طبقہ اپنے فرائض کی ادائیگی میں غفلت پرتے اور ہڑ مال اور بالہ بندی کا سلسلہ شروع کر دے تو اس صورت میں جو فساد رونما ہوگااہے اقتصادی فساد کما جائے گا۔

عالم آگر اپنے علم کو چھپائے یا اپنے علم کو ذریعہ بمعاش بنائے یا علم کو دیگر کینے والی متاع زندگی کی طرح بازاروں میں فروخت کرے اور دو سری طرف جابل آگر علم و آگاہی سے روگر دانی کرے 'مدارس اور دانشگاہوں سے دور رہے۔ تو معاشرے میں اس کے نتیج میں جو فساد ظاہر ہو گا اسے فکری فساد کا نام رہا جائے گا۔

اس طرح طبقہ اشراف دو سروں کو اگر انسان نہ سمجھے اور ان کے ساتھ برا سلوک روا رکھے 'اور دو سری طرف غیر اشراف نسل کے لوگ ان لوگوں کی جنیں اسلام نے برتری عطاکی ہے ان کے لئے مخلص ہونا 'ان کا احترام کرنا 'اور معاشرے کے معقول آواب کی پابندی کرنا آگر عیب و نقص سمجھیں تو آپس میں ابخض وعدادت کا آیک سلسلہ شروع ہو جائے گا اور بہیں سے فسارِ اجتاعی کا آغاز چونکہ یہ امت اچھائی کی طرف دعوت دیتی ہے۔ اس لئے بڑے بڑے اشراف 'حکران اور امپیریالسٹ اس چھوٹی سی امّت کے سامنے سر عگوں اور خاشع و خاشع ہیں۔ یہ وہ امّت ہے جس میں تمام پہلو اور زاویئے صالح ہیں اور اگر کوئی فاسد جز ہو بھی تو اس کا کوئی کردار نہیں کیوں کہ وہ اپنی حیثیت کھو چکا ہے۔

الغرض امام اس وقت دو میدانوں میں امت کی اصلاح کے خواہاں تھے۔
ایک طرف امام کے پیشِ نظرنظامِ حکومت کی اصلاح تھی اور آپ وہاں سے فاسد
عناصر کا قلع قمع چاہتے تھے۔ دوسرے اس وقت کے علاء وانشوروں اور مقتدر
شخصیات کے سکوت کو توڑنا آپ کو مقصود تھا۔

# احياءِ سيرتِ جد

امام حمین یے جو وصیت نامہ اپنے بھائی محمد حفیہ کے نام لکھا تھا اس کا یک جملہ یہ ہے کہ:

اسیر بسیر تجدی وابی" آپ نے اس وصیت نامه میں فرمایا که -: میں اپنے نانا محمد مصطفی اور اپنے پدرِ بزرگوار علی ابن ایبطالب کی سیرت پر اپنے اس قیام کو استوار کروں گااور ان کی سیرت کو زندہ

آپ کے اس جملہ کو سمجھنے کیلئے دو چیزوں کو پیشِ نظرر کھنا ضروری ہے:

ک بعد مدینہ منورہ میں آپ نے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ:

"میں عمد جالمیت کے تمام شوم رسم و رواج کو مثاباً ہوں اور
انہیں قدموں کے بنچ روند تا ہوں۔ کوئی بھی شخص ماسوائے
تقویٰ کے کسی بھی المیاز کی بنیاد پر فخرو مباہات نہ کرے 'امت اب
صرف ایک طبقہ اور ایک امت ہے اور "امن مومنہ" ہے۔
اب فقیرا پنے فقر کو عیب نہ سمجھے 'اب سمایہ دار اپنے سموایہ کو
ابن اپنے لئے وجہ المیاز نہ بنائے بلکہ امت کے سامنے خود کو این

آج آپ نے سالها سال سے غلای کی زنجیروں میں جکڑے ہوئے افراد کو آزادی کا مڑرہ سایا 'خاندانِ قرایش کے اور اوس و خزرج کے بڑے بڑے لوگوں کے ساتھ اخوت و براوری کا عقد جاری کیا 'کل تک جو غلام شے ان میں سے کسی کو والمادی (زید ابن حارثہ) کا شرف ملا اور کسی کو خاندانِ رسالت کے اہل بیت میں (سلمان فارسی) شار ہونے کا شرف حاصل ہوا 'کسی کو مؤذنِ رسول اللہ بننے کا شرف ملا (بلال) اور کل جو شریف گئے جاتے سے آج انہیں مللقاء کالقب ملا۔ غرض ایک صالح امت کا وجود سامنے آیا اور خداوندعالم کی طرف سے آیت نازل ہوئی کہ:

"كُنْتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُ وُفِو تَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ" "تم برس امت ہو جے لوگوں کے لئے مظرِعام پر الیا گیا ہے۔ تم لوگوں کو نیکیوں کا حکم دیتے ہو اور برائیوں سے روکتے ہو۔" (سورہ آل عُران ۳۔ آیت ۱۱۰) خلاف جو بھی خدا کی حاکمیت کو ختم کرنے اور روکنے کیلئے آپ کے مقابلہ میں آیا آپ و مثمن کی کھڑت و قوت کو خاطر میں لائے بغیراور اپنی قلّت کی پرواہ نہ کرتے ہوئے خدا کے بھروسے پر اس سے نبرد آزما ہوئے اور خدا نے آپ کو کامیابی و کامرانی سے ہمکنار کیا۔

کمہ میں بھی پینمبر اکرم من تنا نظے اور ظلمت و تاریکی اور انحافات کے سمندر کی موجوں کا مقابلہ کرتے ہوئے آپ نے قیام فرمایا جب کہ گنتی کے چند افراد آپ کے ساتھ تھے۔ اپنے قیام و نفت کے دوران پینمبر اکرم نہ کمہ میں ابنی تنائی 'ناتوانی اور ضعف کی وجہ سے گھبرائے اور نہ مدینہ کی ذندگی میں دشمن کی کثرت 'افرادی اور مالی قوت کو خاطر میں لائے۔ چنانچہ ہر جنگ میں دشمن کی تعداد بھشہ زیادہ ہوتی اور پینمبر کے ساتھ بہت کم افراد ہوتے لیکن آپ نے اپنی نفت اور اپنے قیام کو جاری رکھا۔ بسرحال پینمبر کی کمی ذندگی ہویا مدنی 'دونوں میں دد چیزیں بہت نمایاں تھیں:

(۱) خلمت و تاریکی کے عالم میں تن تنهاالحصنااورلوگوں کو دعوت دینا'

(۲) دشمن کی کثرت اور قوت سے مرعوب اور خوف زدہ ہوئے بغیر اپنے مثن کی تقانیت پر بھروسہ کرتے ہوئے اور دشمن کے مقابلہ میں افرادی قوت کم ہونے کے باوجود قیام کرنا آکہ انسان پر انسان کی بالادستی اور چیرہ دستی کو ختم کر کے خدا کی حاکمیت کو قائم کردیں۔

اب ذرا امام حین کے پدر بزرگوار علی ابن ابی طالب کی سیرت کا بھی جائزہ لیتے چلیں تاکہ امام حین کے اس جملہ کو سمجھنے میں مدومل سکے:
"
اسیر بسیر تاہی "

ا-- پغیبراکرم نے اپنی حیاتِ طیبہ کو کس نیج پر چلایا۔ ؟ اور
 ۱-- امیرالمومنین علی اپنی حیاتِ مبار کہ میں کس نیج پر گامزن رہے۔ ؟
 ان دونوں عظیم ہستیوں کی پوری زندگی کو سامنے رکھ کر بید دیکھیں کہ مدینہ سے نکلنے کے بعد

المام حسين كى كياسيرت ربى ؟

🔾 امام نے اپنی زندگی کو کس جت پر نگایا؟

ن آپٹے کیا کیا اقدامات کے؟

ن آیٹ نے کس عمل کوسب سے مقدم رکھا؟

پغیر اکرم کی حیات مبارکہ کے دو حصے ہیں۔ ایک کی زندگ کہ جس میں ایک طرف تو آپ نے لوگوں کو اسلام کی طرف دعوت دی نخیرو شرسے آگاہ کیا 'معروف و منکر سے لوگوں کو آشنا کیا 'بت پرستی سے لوگوں کو منع کیا اور خدائے وحدہ لا شریک کی پرستش کی دعوت دی۔ دو سری طرف اجتاعی نظام میں انسانوں پرانسانوں کی حکمرانی اور حاکمیت کے ہر خلاف خدا کی حاکمیت کو قائم کرنے کی دعوت دی جس کے بتیجہ میں آپ کفارِ قرایش اور سردارانِ قریش کے غیظ و خضب کا نشانہ سے بیماں تک کہ مکہ چھوڑ کرمدینہ ہجرت کرنا پڑی۔

سرور کا نتات کی زندگی کا دو سرا حصتہ مدینہ پہنچ کر شروع ہو تا ہے۔ یہاں آپ کی تمام مسائی اور کو حشوں کا مرکز ایک اسلامی اور قرآنی معاشرے کو وجود میں تمام طبقاتی انتیازات مثاکر' میں انتانوں کر انسانوں کی بالادستی کو ختم کرکے 'اخوت اور برادری کا معاشرہ قائم کرکے خدا کی حاکمیت کو نافذ کیا جائے۔ چنانچہ آپ کے اس مقدس ہدف کے کرکے خدا کی حاکمیت کو نافذ کیا جائے۔ چنانچہ آپ کے اس مقدس ہدف کے کرکے خدا کی حاکمیت کو نافذ کیا جائے۔ چنانچہ آپ کے اس مقدس ہدف کے

بھیجا۔ تم بری طرح نہ وبالا کئے جاؤگ اور اس طرح چھانے جاؤگ جس طرح چھانی سے کی چیز کو چھانا جا تا ہے اور اس طرح خلط طط کئے جاؤگ جس طرح (چھے سے ہنڈیا) یمال تک کہ تمہارے اونی اعلی اور اعلی اونی ہو جائیں گے۔ جو چھے تھے آگ برھ جائیں گے اور جو بھیشہ آگ رہے تھے وہ چھے جھے جائیں برھ جائیں گے۔"

(خطبه ۱۷- نبج البلاغه)

چنانچہ امیرالمومنین کی سیرتِ قیامی خلافتِ ظاہری کے بعد شروع ہوئی۔ بالکل ای طرح اپنی اس ہفت اور قیام سے قبل امام حسین کا گزشتہ دس سالہ دور اپنے پدر بزرگوار کی سیرت کے مطابق 'دور تعود تھا۔ اسے دور سکوت نہیں کہیں گے۔ بسرطال حضرت علی کے دور قیامی میں نہیں دو اقد امات نظر آتے ہیں:

پہلا اقدام سابقہ انحرافات سے پردہ ہٹانا اور پیمیں سال کے بعد پھر سے سیرت پیمبراکرم کوسامنے لانااور اس سیرتِ طیبہ کااحیاء کرنا۔

آپ کادو سرااقدام ہراس نظام کو ختم اور بر طرف کرنا تھاجو حاکمیت ِ الّٰہی کی راہ میں حائل ہو۔

چنانچہ آپ نے تین اصلاحات فرمائیں۔

- (۱) سیاسی اصلاحات
- (۲) اداری اصلاحات اور

جب ہم امام علی کی سیرت پر نظر والتے ہیں تو ہم دیکھتے ہیں کہ بحیثیتِ امام آپ کی سیرت کے دوادوار ہیں۔

- 🔾 ایک بغیبراکرم کی رحلت سے لیکر خلافتِ ظاہری ملنے تک '
  - و سرا خلافت ظاہری کے منصب پر فائز ہونے کے بعد۔

جہاں تک آپ کے پہلے دور کا تعلق ہے تو پینیبراسلام کے بعد اس دور کو ہم دورِ سکوت تو نہیں دور کو ہم دورِ ہم دورِ سکوت نو نہیں کہ سکتے کیوں کہ عام علاء و صالحین بھی بھی ظلم و بدعت کے مقابلہ میں خاموش نہیں رہ سکتے چہ جائیکہ امیرالمومنین امام علی جیسی عظیم اور فعال میں خاموش نہیں رہ سکتے چہ جائیکہ امیرالمومنین امام علی جیسی عظیم اور فعال مخصیت ظلم یا کسی بدعت کے خلاف سکوت اختیار کرے ۔ ہاں اللبتہ آپ نے اسے اس دور قعود میں قیام نہیں کیا۔

لیکن جب آپ نے خلافت ظاہری کی زمام سنبھالی تو سابقہ انحرافات 'غلط رسم و رواج اور بدعتوں کا آیک لشکر تھا جس کا آپ کو مقابلہ کرنا تھا۔ آپ ان سب فتوں کی بدیک وقت اصلاح کرنا چاہتے تھے۔ جیساکہ آپ نے اس وقت فرمایا کہ جب مدینہ میں آپ کی بیعت ہوئی۔

"والذى بعثه بالحق لتبلبلن .....ولتغربلن غربلته ولتساطن سوط القدر حتى يعود اسفلكم اعلاكم اعلاكم اسفلكم وليسبقن سابقون كافواقصبروا ويسقصرن سباقون كانواسبقوا-"

"اس زات کی قتم جس نے رسول کو حق وصداقت کے ساتھ

رسول م کی رضاہو۔"

( عنان امام حسين ص ٢٢ ، نقل از مقتل خوارزي -ج اص ١٨٦-مقتل عوالم

(۲) مدینہ چھوڑنے سے قبل امام نے ایک وصیت نامہ تحریر فرمایا 'اس پر اپنی مرشبت فرما کر محمد ابن حنفیہ کے سیرد کیا۔ تمام مقاتل میں اس وصیت نامہ کا ذکر موجود ہے۔ اس وصیت میں آپ نے تحرر فرمایا کہ:

"ميں امربالمعروف اور نہی عن المنكر كرنا چاہتا ہوں۔"

( عنانِ امام حسينٌ -ص ٣٦ ، نقل از خوار زي -ج ١ -ص ١٨٨ ، مقتل عوالم ص

(٣) آپ جب منزل بيفه ير بنيج تو الشكر حرس خطاب كرتے موئ فرمايا كه: اے لوگو! پنیمبراکرم نے فرمایا ہے کہ جو بھی ایسے سلطانِ جاز کو ديكھے جو حرام خدا كو حلال كرتا ہو 'عهدِ خدا كو تو ژتا ہو 'سنّت رسول' کی مخالفت کرتا ہو 'بند گانِ خدایر ظلم و تعدّی کرتا ہو اور بیر سب و کمھتے ہوئے وہ مخص اینے قول و نعل کے ذریعہ اس کو نہ روکے تو خدایر واجب ہے کہ اس فریضة امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کو ترک کرنے والے کو اس ظالم کے ساتھ محثور کرے۔"

اں کے بعد فرمایا کہ:

"بالتحقيق أن لوگول (بني أميه) نے شيطان كي اطاعت اختيار كي ہے اور رحن کی اطاعت کو ترک کیا ہے۔ انہوں نے زمین میں فساد پھیلایا ہے۔ خراج سلطنت پر ناجائز قبضہ کرلیا ہے ،حرام خدا کو امیرالمومنین حضرت علی ابن الی طالب کی شمادت اور امام حسن سے صلح کے بعد معاویہ بوری طرح اسلامی معاشرہ پر مسلط ہو گیا تھا۔ اب اسے اینے اقدامات کو عملی جامہ بہنانے کے سلسلے میں کسی روک نوک کا سامنانہ تھا۔ یمی وجہ تھی کہ معاشرہ کا کوئی شعبہ انحراف و کجی سے محفوظ نہ رہاتھا اور امت مسلمہ نهایت تیزی کے ساتھ زمانہ جاہلیت کی طرف ملٹ رہی تھی عابل سنتیں زندہ کی جا رہی تھیں 'قبائلی تعقبات اور اقرباء بروری زوروں پر تھی مشعائر اسلامی کا تحكم كلّا مُدان ارْايا جار ہاتھا اور اسلام میں ملوکیت کا آغاز ہو چکا تھا۔ امام حسین این جد حضرت محمد مصطفی اور اینے پدر بزرگوار حضرت علی کی

سنت كى بيردى كرتے ہوئے صدر اسلام كے رسول مقبول كى ماند اين اصحاب کی ایک چھوٹی سی جماعت کے ساتھ اس انحراف کے سامنے ڈٹ گئے۔

# امرباكمعروف اورنهي عن المنكر

الم حین علیہ السلام کے قیام کے اہم ترین اسباب و محرکات میں سے ایک سبب امریالمعروف اور نهی عن المنکر ہے جس کا ذکر آپ نے مختلف او قات میں اور مختلف مقامات پر فرمایا ہے۔

(ا) مجلس ولید سے واپس آنے کے بعد آپ قبر رسول پر تشریف لے گئے اور رسول کو واسطہ قرار دے کردر گاہ خدامیں آپ نے دعا کی کہ:

"خدا وندامين امر بالمعروف اور نهي عن المنكر كرنا **جا**بتا ہوں۔ اس صاحب قبر- تیرے رسول کا واسطہ دے کر جھے سے وعاکر تا ہوں کہ میرے حق میں اس چیز کا انتخاب فرماجس میں تیری اور تیرے

المنكركے لئے نكل رہا ہوں تو يہ معلوم كرنے كے لئے كہ آپ كون سے معروف كے متروك ہونے اور كن مكرات كے رائج ہونے كے خلاف قيام كررہے ہيں 'مندرجہ ذيل نكات پر بحث ضرورى ہے۔ والف) امريالمعروف اور نهى عن المنكركى تعريف

امر پالمعروف دو کلموں سے مرکب ہے: ایک "امر" اور دو سرے "معروف"

امر

کی بلند شخصیت کا پنے سے کمتر شخص سے کسی شے کے طلب کرنے کو امر کستے ہیں جیسا کہ قرآن میں ارشاد ہوا کہ:
"قُلُ اَمَوَ رَبّتیٰ بِالْقِسُطِ"

''کہہ دیجئے کہ میرے پرورد گارنے انصاف کا حکم دیا ہے''

(سوره اعراف ۷ - آیت ۲۹)

اس کے علاوہ بھی کسی فعل اور شے کو بھی امر کہتے ہیں۔ جیسا کہ قرآن فرما تاہے کہ:

"وَالِيهُ مِنْ جَعِ الْأَمْرُ"

"اوراس کی طرف تمام امورکی بازگشت ہے۔"

(سوره بهود ۱۱ – آیت ۱۲۳)

حلال کیا ہے اور اس کے حلال کو حرام قرار دیا ہے۔"

(مخنانِ امام حسین ٔ ۔ ص ۱۲ نقل از طبری جلد ۷ ۔ ص ۱۳۰۰ کامل ابن اثیر - ج

سر ۔ ۲۸۰ نوار زمی جلد ۱ ۔ ص ۲۳۳ 'انساب الا شراف جلد ۳ ۔ ص ۱۷۱)

(۳) امام جب کر ہلا پہنچ تو اپنے اصحاب سے خطاب فرمایا کہ:

''کیا تم لوگ نہیں دیکھ رہے کہ حق پر عمل نہیں ہو رہا ہے ؟کیا تم

نہیں دیکھ رہے کہ باطل سے لوگ باز نہیں آرہے ۔ (ان جالات

میں) مومن کو چاہئے کہ لقاء اللہ (بعنی موت اور شادت کو مکلے لگانے) کی تمنا کرے۔ میں (ایسے حالات میں) موت کو سعادت کے سوا کچھ اور نہیں سجھتا اور ان ظالمین کے ساتھ زندگی کو ذلت کے علاوہ کچھ اور نہیں سجھتا۔"

(۵) امام حسین علیہ السلام کے لئے جتنی زیارات وارد ہوئیں ہیں ان سب میں ایک جملہ ہے اور وہ یہ ہے کہ-

"آپ امرالمعروف اور نبی عن المنکر کرتے ہوئے شہید ہوئے۔"
امرالمعروف اور نبی عن المنکر فروع دین میں ایک اہم مقام کا حامل ہے۔
کتب فقہ اور احادیث میں فقہاء اور محد ثین نے اس موضوع پر کافی طویل اور
سیرحاصل بحث کی ہے۔ اس کتاب میں امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کے تمام
پہلوؤں پر بحث کرنا طوالت کے پیش نظر ممکن نہیں البتہ اپنے اصل موضوع کے
دائرہ میں رہتے ہوئے ہم یماں امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کے صرف ان
پہلوؤں پر بحث کریں گے جو امام حسین کے ان کلمات کی تفییرو تحلیل میں ممہ
اور معاون ثابت ہوں۔ امام جب بیہ فرماتے ہیں کہ میں امرالمعروف اور نبی عن

ہواسے "معروف" کہتے ہیں اور ہروہ چیز کہ جو عقل و شرع کے لحاظ سے ناپندیدہ اور خدموم ہواسے "منکر" کہتے ہیں۔ اس سے زیادہ واضح الفاظ میں اسے یوں کما جاسکتا ہے کہ .....

ہروہ چیز جو انسان کی عقل کو تقویت دے 'اس کی روح کی تربیت میں مدد گار ہو اور قربِ اللی تک پنچنے کاوسلہ ہو اسے معروف کتے ہیں۔ اور اس فعل کی انجام دہی کاکسی سے مطالبہ کرنے کو ''امربالمعروف'' کہتے ہیں۔

اور ہروہ عمل جو انسان کی غریزہ حیوانی اور شہوت کو ابھارے 'جو شیاطینِ جن وانس کی پیروی میں ہو اور انسان کو سقوط و زوال کی طرف لے جائے اسے منکر کہتے ہیں اور ایسے افعال سے روکنے اور باز رکھنے کے عمل کو 'دنمی عن المئر'' کہتے ہیں۔

# معروفات ومنكرات

شریعتِ مقدّسِ اسلام میں معروف و منکر کی فهرست بهت طویل ہے۔ مثلاً اعتقادی — اقتصادی — اجتماعی — سیاسی وغیرہ

# ا- معروفات اعتقاري

اصولِ عقائد اثباتِ وجودِ خدا 'توحید 'نبوت 'امامت 'معاد 'حشرو نشر 'حساب و کتاب 'سوال و جواب وغیره میں بحث و گفتگو 'نشرو تبلیغ کرنا معروفاتِ اعتقادی میں۔ راغب اصفهانی لکھتے ہیں کہ معروف ہراس فعل کو کہتے ہیں جس کی اچھائی عقل و شرع سے ثابت ہو۔

للذا ہروہ کام جو عقل و شرع کے مطابق ہواہے معروف کہتے ہیں۔ چنانچہ کسی شخص سے اگر کسی ایسے فعل کی انجام دہی کے لئے کہیں جو عقل و شرع کے مطابق ہو تو اس فعل کے طلب کرنے کو امریالمعروف کہتے ہیں۔

# نهي عن المنكر

ای طرح لفظ نمی عن المنکر بھی دو کلموں لینی "نمی" اور "منکر" سے رکب ہے۔

# ىنى

سی باند شخصیت کی طرف سے اپنے سے کمتر شخص کو سی فعل سے روکنے منع کرنے اور باز رکھنے کو نہی کہتے ہیں۔ یعنی سی فعل کے طلب ترک کو نہی کہتے ہیں۔

منكر

ہروہ چیز جس کی برائی 'قباصت یا مذمت 'عقل و شرع سے ثابت ہو اسے منکر کہتے ہیں۔ خلاصہ یہ کہ ہروہ شے اور ہروہ فعل کہ جو محبوب و مطلوب عقل و شرع

غارت گری کوعام کرنا مفواحش اور برائیوں کو رواج دینامکرات اجتمای ہیں۔

### 

خدا و رسول کے متحب و منصوص نمائندوں کی اطاعت کرنا 'اجتاعی 'سیاس اور اقتصادی مناصب پر باایمان لیعنی خدا و رسول اور معاد پر ایمان رکھنے والوں ' علم و آگس رکھنے والوں لیعنی شریعت سے آگاہ اور قدرت و صلاحیت کے حامل افراد کو یہ مناصب سونینا 'شریعت کی پاسداری 'ملتِ اسلامیہ کے مصائب و آلام میں خود کو برابر کا شریک کرنا 'معروف سیاس ہے۔

### منكرات سياسي

جابل و نادان 'فاسق و فاجر ' قبی القلب ' بے رحم انسانوں کو حکومت ' اداروں کے اعلی مناصب و عمدوں پر نصب کرنا 'امت کی رضا کو نظر انداز کرنا ' حزب اختلاف ' بینی حکومت کے غلط اقدام اور بے جا ظلم و جور پر اظہار رائے کرنے والوں اور ان کے غلط اقدام کی نشاندہی کرنے والوں پر جبرو تشدد کرنا ' نقرو فاقہ میں رکھنا اور حکومت اور امور حکومت کو ایٹ مخصوص ایسے پیندیدہ ٹولے کے سپرد کرنا جو لوگوں کے مقدرات سے کھیٹا ہونیز قوانین کی خلاف ورزی کرنا وغیرہ یہ سارے اعمال منکراتِ سیاسی ہیں۔

# تمام معروفات ومنكرات ايك جيسے نهيں

تمام منکرات و معروفات ایک حیثیت کے حامل نہیں ہیں بلکہ بعض

# منكرات ِاعتقادى

شرک و کفر کے نظریات پھیلانا 'وجودِ خدا کے بارے میں شکوک و شبهات کا اظهار کرنا۔ انبیائے اللی پر تهمت و افتراء باند هنا 'ائمۂ اطهار "سے دشنی برتنا ' حشرو نشر سے انکار کرنایا شکوک پھیلانا منکراتِ اعتقادی ہے۔

### ۲- معروفاتِ اقتصادی

ز کات 'خمس 'صد قات 'نذورات 'کسبِ معاش 'انفاق فی سبیل الله' محرومین و فقراء کی د کمچه بھال کرنامعروفاتِ اقتصادی ہیں۔

# منكرات ِاقتصادى

ذخیرہ اندوزی 'ناپ تول میں کی بیشی 'سود خوری 'ملاوٹ کرنا 'مسلمانوں کے اقتصاد پر کافروں کو مسلط کرنا 'بخل کرنا 'لادین اقتصادی نظام کو فروغ دینا منکرات ِ اقتصادی ہیں۔

# ۳- معروفاتِ اجتماعی

ایک دوسرے کا احترام کرنا 'قیامِ امن و امان میں حصتہ لینا 'اتحاد و اتفاق کی دعوت دینا 'ایک دوسرے کے حقوق کی پاسداری کرنا 'اخوت و برادری کی فضا قائم کرنا یہ معروفات اجماعی ہیں۔

### منكرات اجتماعي

معاشره میں اختلافات کو ہوا دینا 'امن و امان کو خطرے میں ڈالنا 'قل و

194

اعتراف کرنا میہ سب نیکیوں کی وہ شاخیں ہیں جو ہمارے وجود سے نکلتی ہیں۔ جبکہ ہمارے دشمن ہر برائی کی جڑ ہیں اور فسق و فجور ہر براغل اور برائی ان کی وجہ سے وجود میں آتی ہے اور ان برائیوں کی شاخوں میں سے یہ برائیاں ہیں۔

بخل\_

جھوٹ۔

چغل خوری -

قطع رحمی۔

سود خوری اور مالِ میتیم پر بلاحق تصرّف کرنا۔

حدود الہی ہے تجاوز کرنا۔

فواحش كاار تكاب كرناب

چوری 'زناوغیرہ جیسے فتیج افعال کاار تکاب کرنا۔

اس کے بعد امام نے فرمایا کہ وہ مخص جھوٹ بولتا ہے جس

نے بید کما کہ ہم اہل بیت کے ساتھ ہے جب کہ وہ ان برائیوں میں

ملوث بھی ہو۔''

(میزان الحکمہ جا-ص ۱۲۱ - نقل از روضہ کافی ج ۲ - ص ۳۳۱ ) فرکورہ بالا دونول احادیث سے واضح ہو تا ہے کہ ہر معروف خواہ وہ عبادات و اجتاعیات سے متعلق ہوچاہے اقتصادیات یا سیاسیات سے 'امام حق کے وجود کی ذیلی شاخوں میں سے ہے۔ اس کے ہر خلاف ہر منکر چاہے فکری ہو یا سیاسی و اقتصادی یا اجتاعی ہواس کا سرچشمہ امام باطل و حاکم جور ہے۔ معروف ایسے ہوتے ہیں جن کا متروک ہونا دیگر معروفات کے متروک ہونے کا سب بنتا ہے۔ اس حقیقت کا انکشاف اس روایت سے ہوتا ہے جو محمہ ابن منصور نے امام مویٰ کاظم سے نقل کی ہے وہ کہتاہے کہ ہم نے امام مویٰ کاظم سے اس آیت شریفہ

"قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِتِي الْفَوَاحِشَ مَا ظَهْرَمِنُهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِنْمُ وَالْبَعْنَى بِغَيْرِ الْحَقِّ وَانُ تُشْرِكُو الِاللهِ مَالِكُمْ يُنَزِّلُ بِهُ سُلطَ نَا وَانُ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَالا تَعْلَمُونَ"(موره اعراف آيت ٣٣)

کی تفسیر یو جھی توامام نے جواب میں فرمایا کہ:

"قرآنی آیت کے ایک ظاہری معنی ہوتے ہیں اور ایک باطنی- ہر وہ چیز جو قرآن میں حرام قرار دی گئی ہے وہ اس کا ظاہر ہے اور اس کا باطن ائمہ جور ہیں۔ اسی طرح ہروہ چیز جو قرآن میں حلال قرار دی گئی ہے وہ اس کا ظاہر ہے اور اس کا باطن ائمہ حق ہیں۔"

(میزان الحکمہ ج۱-ص ۱۲۰ نقل از اصولِ کانی ج۱-ص ۱۲۰ اس سے اس محدیث سے ظاہر ہے کہ تمام منکرات کا سبب ائمہ جور ہیں جن سے منکرات فروغ پاتے ہیں۔ ان ائمہ جور کے ہوتے ہوئے کسی بھی منکر کی مزاحمت کرناسود مند نہیں ہوتا۔ کیونکہ وہ ائمہ جور ان منکرات کی پشت پناہی کرتے ہیں۔ امام جعفرصادق نے فرمایا

" ہر خیر کی اصل ہم ہیں اور نیکی کی ہر شاخ ہمارے وجود سے نکلتی ہے۔ توحید 'روزہ 'نماز 'غصم کو ضبط کرنا 'اللِ فضل کی فضیلت کا امن طلب كرتے ہو جب كه خداوندعالم نے تم كو حكم ديا ہے كه ظالموں كو ظلم سے بازر كھو-"

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲) 

(۲)

(۳) " تم نے ظالموں کو طاقت اور توانائی بخشی ہے اور امُورِ خدا اور شریعت کو ان کے ہاتھوں میں سونپ دیا ہے۔ یہ لوگ مشتبہ امْور بر عمل کرتے ہیں اور شہوت میں غرق ہیں۔ یہ لوگ (صرف) اس لئے مسلط ہیں کہ تم موت سے فرار افقیار کرنا چاہتے ہو اور اپنی اس زندگی پر مغرور اور مگن ہو 'لیکن (یادر کھو) تم کو ایک دن اس زندگ سے حدا ہونا ہے۔"

(") " اگر تم راہِ خدا میں مشکلات کو برداشت کرتے اور مبر کرتے اور مبر کرتے اور مرکز مانے 'ادکامِ شریعت میں مرجع اور مرکز مانے 'ادکامِ شریعت میں مرجع اور مرکز مانے 'ادکامِ شریعت میں مرجع اور مرکز مانے 'ادکامِ شریعت کرتے۔ کہمارے دروازے سے نگلتے اور لوگ تمہاری طرف رجوع کرتے۔ لیکن تم نے ان ظالموں کو اپنے اور مسلط کیا ہے اور امور دین کو ان کے سرد کیا ہے۔ "

(۵) " اے گروہ علاء! تم خدا سے بہت امیدیں وابسة كرتے ہو

ان دو احادیث اور امر بالمعروف اور نهی عن المنکر کی اہمیت 'دو سرے ارکانِ شریعت اور اصول و فرع کے متعلق وارد روایات کو سامنے رکھنے کے بعد اس سوال کا جواب کہ امام حسین مس متروک معروف اور رائج مشرکے خاتیے کے لئے نکلے تھ نور طلب ہے۔ سب سے اہم متروک معروفات اور سب سے برے رائج مشرات اس وقت کیا تھے؟

خود امر بالمعروف و نمی عن المنکر کا فریضہ جس پر شریعت قائم
ہے اس وقت متروک تھا۔ جو بھی اس فریضے پر عمل کے لئے قیام
کر تا تھا القمۃ اجل بنتا یا تاریک زندانوں میں و تھیل دیا جاتا۔ یہاں
عک کہ یہ فریضہ بالکل متروک ہو گیاتھا 'چنانچہ امام حسین ' نے معاویہ
کی موت سے ایک سال قبل منی میں اصحاب تابعین 'علاء و مقدر
شخصیات کو دعوت دیکر ان سب کو اس اہم فریضے کو ترک کرنے پر
موردِ عمّاب و ملامت قرار دیا اور ان کو عذاب اللی کی خبردی۔ نیزای
خطبہ میں ان مشرات کاذکر فرمایا جو اس وقت رائج ہو چکے تھے اور علا
کے اس فریضہ کو ترک کرنے سے جو اثرات مرتب ہوئے ان کو
اجاگر کیا۔ یہاں قار کمین کی دلچہی اور موضوع کی مناسبت سے اس
خطبے کے چند نکات پیش خدمت ہیں۔

ا) " اندھے 'بسرے اور معذور افراد اس مملکت میں پھیلے ہوئے ہیں اور کوئی ان پر رحم کرنے والا نہیں ہے۔ نہ تم خود اس فریضہ پر عمل کرتے ہو تم عمل کرتے ہو تم عمل کرتے ہو تم ظالموں سے چیٹم پوشی اور ان کی مدارات کرکے ان سے اپنے لئے

ان منکرات کو اگر کسی نے روکنے کی کوشش کی تو وہ موردِ عتاب و عقاب قرار پایا اور قتل کیا گیا۔ ان عالات میں ستم وجور کے اس عمد بربریت میں جو عتاب و عقاب کی زدسے زندہ نج گئے وہ اس درجہ معذور و خوف زدہ سے کہ ان کا کردار ان منکرات کو روکنے میں مؤثر نہیں رہا۔

دوسرے ان تمام مکرات و جرائم کا سرچشمہ خود امنوی نظام آمریت تھاجو آئے دن بے لگام ہو رہا تھا۔۔۔ امام حسین علیہ السلام نے اپنے خط میں معاویہ کو لکھا کہ: "اس امت میں اس وقت جو بھی فساد ہے وہ خود تیری ذات ہے۔ لاذا جب تک اموی نظام ہاتی رہے گا کی قتم کے مکرات کی روک تھام ناممکن ہے۔"

ندکورہ گفتگو سے صاف ظاہر ہے کہ امام میں معروف کے رواج اور کس منکر کی روک تھام کے لئے نکلے تھے۔ بھیٹا اموی نظام حکومت کو بخ و بن سے اکھاڑنا امام کے پیش نظر تھا۔ لیکن یمال ایک سوال بیہ اٹھتا ہے کہ آیا امام اس قدر طاقت و قدرت رکھتے تھے کہ اس مضبوط حکومت کو گھٹے ٹیکنے پر مجبور کر سکیں۔ اس سوال کے جواب سے قبل ہمیں بیہ دیکھنا ہو گاکہ کیاا مربالمعروف و نبی عن المنکر کرنے والے کے پاس طاقت و قدرت کا ہونا ضروری ہے اور کیا طاقت و قدرت کا ہونا ضروری ہے اور کیا طاقت و قدرت کا ہونا ضروری ہے اور کیا طاقت و قدرت کا ہونا ہو جا تا ہے۔

امربالمعروف ونهي عن المنكرك لئے طاقت وقدرت كي شرط

ا- امرالمعروف وسی عن المكرك كے لئے طاقور اور قدر تند ہونا ضرورى

مجھے ڈر ہے کہ کہیں قروغضب اللی تم پر نازل نہ ہو۔ عالم دین ہونے کے ناتے تم بڑے مقام و مرتبہ پر فائز ہوئے ہو۔ تم بندگانِ خدا کا احترام نہیں کرتے جب کہ یمی بندگانِ خدا 'خدا کی خاطر تمہار ااحترام کرتے ہیں۔ اپنے معاشرتی عہد و پیان کی عهد شکنی پر تم واویلا کرتے ہوں۔ اپنے معاشرتی عهد و بیان کی عهد شکنی پر تم واویلا کرتے ہو لیکن عهد خدا پامال ہو رہا ہے اور تم بے فکر ہو گویا عهد خدا تمہارے نزدیک پست ہے۔"

(کتاب الحیات 'جلد ۲ - صغه ۳۱۰ نقل از تحت العقول)
دوسرا اہم معروف جو اس وقت متروک تھا وہ الم برحق جو خدا
اور اس کے رسول کی طرف سے منصوص تھے 'جن کی رہبری کے
بارے میں پیغیراکرم نے بعثت سے لے کرغدیر تک اور غدیر سے
لے کر اپنی رحلت تک کوشش کی کہ خلافت و زعامت مسلمین اہل
بیت اطہار علیم السلام کے ہاتھ میں ہو اور تمام امت کو حکم دیا کہ ان
وواتِ مقدّسہ (اہل بیت اطہار) کو قیادت پر فائز رکھیں 'کیونکہ تمام
شریعت کی بقاو دوام کا انحصار اہل بیت ہی کی قیادت میں ممکن تھا جو
کہ تمام اصول و فروع سے اہم تھا 'یہ معروف اس وقت متروک

اس طرح منکرات کی فہرست میں بھی ہر دن اضافہ ہورہاتھا۔ کبھی شراب نوشی کی خبر آتی تو کبھی نماز عید سے پہلے خطبہ کی خبر مجھی بدھ کے دن نماز جمعہ پڑھنے کی خبر ملتی تو کبھی نیک و صالح مومنین کی شہادت کی خبر۔ آبِ انے تھم دیا کہ جتنا بھی ذخیرہ ہے اسے نکالو اور کھلے بازار میں لاؤ تاکہ اس پر لوگوں کی نظر بڑے۔"

(ولایتِ فقیہ آیت اللہ منتظری جلد دوم صفحہ نمبر ۲۹۳)

"ایک روز پغیر بازار میں تشریف لائے اور گندم کے ذخیرہ پر نظر

ڈالی آپ نے گندم کے ذخیرہ کے اندر ہاتھ ڈالا تو آپ کاہاتھ تر ہو

گیا۔ آپ نے پوچھا الیا کیوں ہے تو جواب ملاکہ بارش کی وجہ

سے گندم بھیگ گیا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ جو گندم بھیگا ہوا ہے

اسے اندر کی تہہ میں کیوں چھپایا ہے اسے اوپر کیوں نہیں ظاہر کیا

گا۔"

(ولایتِ فقیہ آیت اللہ فتظری جلد دوم صفحہ ۲۹۳)
"کتاب دعائم الاسلام میں لکھا ہے کہ حضرت علی علیہ السلام بھی
ناقہ پیغمبر پر اور بھی پیدل بازاروں میں نکل جاتے اور آپ کے
ہاتھ میں ایک تازیانہ ہوتا تھا جس سے آپ ناپ تول میں کی
کرنے والے مخص کو سزادیتے تھے۔"

(ولایتِ فقیہ آیت اللہ منظری جلد دوم صفحہ نمبر ۲۲۸)

ہم۔ امریا کم روف و شی عن المنکر کرنے والے کے لئے قدر تمند ہونے کی شرط
اس لئے بھی ہے کہ منکرات کے علانیہ ار تکاب کرنے والے لوگ کسی طاقت کی
پشت پناہی پر ایسا کرتے ہیں (اس لئے کسی مومن معاشرے میں منکرات کاعلانیہ
ار تکاب کرنے کی کوئی جرات ہی نہیں کرسکتا سوائے اس کے کہ وہ احمق یا تاوان
مخص ہویا طاقتور اور قدر تمند کی پشت پناہی میں ایسا کر رہا ہو۔) للذا ایسے طاقتور

ہے۔ کیونکہ امر بھیشہ بلند شخصیت کی طرف سے اپنے سے کمتر شخصیت کو کیا جاتا ہے۔ جیسا کہ لفظ امر کی تعریف میں بیان کیا گیا ہے۔ البتہ اس کے لئے جسمانی طاقت کا میسر ہونا ہی ضروری نہیں بلکہ یہ طاقت و قدرت کسی اجتماعی 'سیاسی اور قانونی گروہ کی بیشت پناہی کی بدولت بھی میسر ہوسکتی ہے۔

۲۔ امام جعفر صادق علیہ السلام سے حدیث مروی ہے کہ آپ سے بوچھا گیا کہ آیا امر بالمعروف و نمی عن المنکر سب پر واجب ہے تو آپ نے جواب میں فرماا۔

"نہیں بلکہ اس پر واجب ہے جو قوی الطاع ہو لیعن جس کی ا اطاعت کی جاتی ہو-"

(ولایت فقیہ آیت اللہ منظری جلد دوم صفحہ نمبر ۲۲۸)

"" مقدمہ تاریخ ابن خلدون میں ہے کہ امر بالمعروف و نہی عن المنکر عاکم اسلامی کے فرائض میں سے ہے اور حکومت ہی اس منصب پر ان افراد کو مقرر کرتی ہے جو ان شرائط پر پورے اثر تے ہوں اور اس کی الجیت رکھتے ہوں۔ یہ فریضہ حکومت کی مسئولیت میں شار ہو تا ہے کیونکہ اس کے لئے طاقت و قدرت کا ہونا ایک لازمی امرہے۔ اور معاشرے میں طاقت کا سرچشمہ حکومت ہی ہوتی ہے۔ چنانچہ تاریخ اسلام میں ہم دیکھتے ہیں کہ یہ فریضہ ہمیشہ حکومت کی ذمتہ داریوں میں رہا ہے۔ پغیر اکرم 'خلفائے راشدین اور ائمہ طاہرین کے دور میں داریوں میں رہا ہے۔ پغیر اکرم 'خلفائے راشدین اور ائمہ طاہرین کے دور میں مثالیں تہ حضرات بذات خود اس فریضہ کو انجام دیتے تھے۔ اس کی بہت می مثالیں تاریخ اور کتب حدیث میں موجود ہیں مثلا:

" پینمبراکرم" بہ نفس نفیس ذخیرہ اندوزوں کے بازار سے گزرے تو

اور قدر تمند شخص کو مکرسے روکنابغیرطاقت اور قدرت کے ناممکن ہے۔
قدرت وطاقت کے لازی ہونے کی شرط اس صورت میں بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ جب منکرات کا ارتکاب حکومت کے ایما اور اشارہ پر ہو تا ہے یا حکومت کے کارندے یا خود حکومت منکرات کا ارتکاب کرتی ہو 'جیساکہ آج کل ہمارے معاشرے میں اکثر و بیشتر جرائم پیشہ افراد کو حکومت کی پشت پناہی حاصل ہوتی ہے یا خود حکومت یہ فعل انجام دیتی ہے۔ ایس صورت میں کہ مرتکب منکرات کے پاس جمال زر بھی ہو اور زور بھی 'ان کو ان منکرات سے روکنے کی جرائت یا جمارت جو بھی کرے گا اس کا مقدر کم سے کم قید و بند یا جلا وطنی یا پھر موت ہی ہوگا۔

امر بالمعروف ونهی عن المئكر كے بارے میں نبج البلاغہ کے كلماتِ قصار المرہ المعروف و نهی عن المئكر كے تين مرسلے بيں جس میں تيبرا مرحلہ بذریعہ ید (یعنی ہاتھ سے) نهی عن المئكر كرنا ہے۔ اس سے مرادیہ ہے كہ قوت وطاقت سے مكرات كو روكا جائے۔

امر بالمعروف وننى عن المنكرك لئے طاقت وقدرت كى شرط تتليم كر لينے كے بعد امام حسين عليه السلام كابيہ فرمان كه "ميں امر بالمعروف و ننى عن المنكر كے لئے نكل رہا ہوں" ہمارے لئے سوال پيدا كرتا ہے كہ آيا امام كے پاس اسے روكنے كى طاقت اور قدرت تقى ؟

کیونکہ اس وقت تمام رائج مکرات کاار تکاب کرنے والے خود حکومت بی امیہ اور اس کے کارندے تھے اور ان کو ان مکرات سے باز رکھنے کی قدرت وطاقت امام حیین نہیں رکھتے تھے۔ جس کے ثبوت حسب ذیل ہیں:

جن لوگوں نے امام حسین کو سفرِ عراق سے روکنے کی کوشش کی یا مشورہ دیا ان کی منطق یی تھی کہ آپ برید کے مقابلہ میں طاقت و توت نہیں رکھتے اس لئے اس کے مقابلہ پر نہ جائے۔

خود آپ نے فرمایا: "ان قلیل افراد کے ساتھ وسائل '
افرادی قوت اور طاقت کی کی کے باوجود میں امریالمعروف و نہی عن
المنکر کے لئے نکل رہاہوں۔"

یمال به سوال پیدا مو تاہے کہ

(الف) عدمِ قدرت وطاقت کے اعتراف کے باوجود امام علیہ السلام نے امر بالمعروف ونمی عن المنکر کے لئے نکلنے کا اعلان کیوں فرمایا ؟

(ب) امر بالمعروف ونهى عن المئكر كے بارے ميں كلمات فقهاء واحاديث معصومين عليهم السلام بكثرت موجود بيں كه امر بالمعروف ونهى عن المئكر كرتے وقت اگر كسى كو جانى 'مالى يا ناموس كے لئے خطرہ لاحق ہو تو يہ واجب اس سے ساقط ہو جاتا ہے۔

الم میں علیہ السلام کے لئے ہر مرحلہ اور ہر قدم پر خطرات بڑھتے گئے لیکن اس کے باوجود آپ کی تردّد و تظریب جتلانہ ہوئے اور انتمائی پرسکون انداز میں اطمینانِ قلب کے ساتھ 'ثبات قدم میں بغیر کی تزلزل کے آگے ہی بڑھتے گئے اور اس فریضے سے دست بردار نہیں ہوئے ۔۔۔۔ آخر کیوں؟ ان دوسوالوں کا جواب اس طرح ممکن ہے:

(۱) — اگر کسی کے پاس امر بالمعروف و نہی عن المنکر کے لئے طاقت و

لئے جمت ہے 'بلکہ ہم یہ کتے ہیں کہ یہ حفرات امیرالمومنین' 'امام حسن اور انہوں مسن اور انہوں علیم السلام کے خاص اصحاب ہیں اور انہوں نے تعلیمات ائم کی اوشنی میں یہ عمل انجام دیا ہے۔

(۳) — امام حین علیہ السلام کمہ سے کوفہ جاتے ہوئے جس جس مقام پر جن جن لوگوں سے ملے 'ان سے آپ نے نفرت طلب کی ۔۔۔۔۔ کمہ میں قیام کے دوران بھی آپ نے اپنے خطبات کے ذریعہ لوگوں کو نفرت کی دعوت دی ۔۔۔۔ کمہ سے بھرہ کے شعبان و موالیان کے نام خطوط میں آپ نے ان سے نفرت طلب کی۔

امربالمعروف اور نبی عن المنكر كے لئے طاقت وقدرت كاميسر ہونا ضرورى على المنكر كے لئے طاقت وقدرت كا ميسر ہونا ضرورى كے ليكن عدم قدرت كى بناء پر يہ فريضہ ساقط نبيں ہوتا بلكہ طاقت وقدرت كے حصول واجب ہوجاتا ہے۔ امام نے اپنی تحریک كے آغاز میں طاقت وقدرت كے حصول كى جانب توجہ دى اور جب اس كے ميسر ہو جانے كا اطمينان ہو گيا تب تب نے قيام كيا ليكن جب يہ طاقت آپ كے ہاتھوں سے جاتى رہى تو پھر آپ تب نے مملت حاصل كرنے كى غرض سے اپنى واپسى كى تجويز پیش كى۔

## وليدسے خطاب

مينه مين اين دربار مين جب وليدن امام حسين سے يزيد كى بيعت كا

قدرت نہ ہو تو یہ واجب اس پر سے ہیشہ کے لئے ساقط نہیں ہو آ بلکہ اس پر واجب ہے کہ اپنی انتمائی صلاحیتیں طاقت و قدرت کے حصول کے لئے کام میں لائے۔

امام حسین علیہ السلام نے مدینہ والوں کو بھی وعوت ِنفرت وی 'طاقت و قدرت کی تلاش میں مدینہ سے مکہ تشریف لائے مکہ بہنچ کر آپ نے بھرہ والوں سے نفرت طلب کی۔

جب کوفہ والوں کی طرف سے بارہ ہزار سے زائد خطوط آپ تک پہنچے جن میں آپ کو دعوت دی گئی تھی اور ہر طرح سے نصرت و مدد كالقين دلاياكيا تفاتو المام عليه السلام في اين بهائي مسلم ابن عقیل کو کوفہ روانہ کیا تاکہ وہ اہل کوفہ کے خطوط اور ان کی یقین وبانیوں کی تصدیق کریں -- کوفہ میں موجود افراد و انصار کو نصرت کے لئے زیادہ سے زیادہ مضبوط اور منظم کریں۔ اور آپ کے لئے قدرت وطاقت حاصل کریں ۔۔۔۔چنانچہ پیکیس ہزار افراد نے کوف میں حضرت مسلم کے باتھ پر امام کے لئے بیعت کی۔ (۲) \_\_\_ بھی بعض معروفات کے ترک ہو جانے اور بعض مکرات کے رائج ہو جانے پر امر بالمعروف و نہی عن المنکر کے لئے خوف و خطر کی شرائط خود بخود ساقط ہو جاتی ہیں۔ چنانچہ حجر ابن عدی ان کے اصحاب اور رشید حجری 'زیاد ابن ابیه کی طرف سے خطرات پریقین رکھتے ہوئے بھی نہی عن المنکر کرتے ہوئے شہادت کی طرف برھے ---- ہم یہ نہیں کتے کہ ان کایہ فعل امام حسین علیہ السلام کے

جب کہ قرآن کی رو سے کوئی فات و فاجر شخص واجب الاطاعت قرار نہیں پا
سکتا۔ جیساکہ قرآن میں ارشاد ہے کہ:"اور اس شخص کی اطاعت نہ کرنا جو اپنی خواہشات کی پیروی کرتا
ہے اور جس کے قلب کو ہم نے اپنی یاد سے غافل کر دیا ہے (یعنی
یادِ اللّٰی کی توفیق سلب کرلی ہے) کیونکہ اس کامعالمہ حد سے گزر چکا
ہے۔"

(سوره کهف ۱۸ – آیت ۲۸) "اور کافروں اور منافقوں کی اطاعت نہ کرنا–"

(سورہ احزاب ۳۳- آیت ااور ۴۸)
"اور تم ایسے مخص کی اطاعت نہ کرنا جو بڑا قشمیں کھانے والا ہے '
ذلیل 'طعنہ باز 'چغل خور 'نیک کاموں سے روکنے والا 'حد سے
گزرنے والا سخت گناہ گار ہے 'سخت مزاج نے اور جس کا حسب و
گنس بھی خراب ہے۔"

(سوره قلم ۱۸ – آیت ۱۰ تا ۱۳۱) "اور تم سمی فاسق اور کافر کی اطاعت نه کرنا–"

(سورہ د جرا کہ آپ " کہ آپ " نے فرمایا ---چنانچہ یمی وجہ ہے کہ آپ " نے فرمایا ---"مجھ جیسا (فخص) اس (یزید) جیسے (فاسق و فاجر) کی بیعت نہیں
کر سکتا۔ "
---سے بعد امام فرماتے ہیں کہ ---

مطالبه كياتو آيات فرمايا:-

"اے امیر! ہم اہل بیتِ نبوت اور معدنِ رسالت ہیں۔ ہمارے ہی گھر فرشتوں کی آمدور فت رہتی تھی۔ ہم محلِ نزولِ رحمت خدا ہیں۔ خداوند عالم نے ہم ہی سے آغاز کیا اور ہم ہی سے اختتام کرے گا۔ یزید شارب الخرہے "قاتلِ نفسِ محرّبہ ہے۔ مجھ جیسا ( فخص) اس جیسے (فخص) کی بیعت نہیں کیا کرتا۔ بسرحال ہم بھی و کھو صبح کریں گے تم بھی قبی کو ہم بھی و کھو کہ ہم میں سے کون خلافت کا حقد ارہے۔"

مطالبہ بیعت کے جواب میں امام حسین ؓ نے ولید کو جو جواب دیا ہم اس کا یماں جار نکات کی صورت میں تجزبہ کریں گے۔

(۱) آیا فرماتے ہیں کہ ---

" بهم ابل بيت نبوت بين اور مركز رسالت بين"

آپ کا یہ جواب مطالبہ بیعت سے کیا ربط رکھتا ہے اور اس جملے کے کیا معنی ہیں؟ امام کے اس جملے کے معنی یہ ہیں کہ خلافت ایک اللی عمدہ ہے اور منعب نبوت ہے اس کا اہل اور حقد ار اس وقت صرف میں ہوں۔

(۲) مطالبۂ بیعت کے جواب میں جو دو سراجملہ ارشاد فرمایا وہ یہ ہے کہ:-"میزید شارب الخراور نفس محترمہ کا قاتل ہے اور علانیہ فتق وفجور کاار تکاب کرتاہے۔

اس کے معنی میہ ہیں کہ کوئی فاسق و فاجر مخص اس منصبِ نبوت پر فائز نبیں ہو سکتا کیونکہ جو ہستی اس اللی عہدہ پر فائز ہو اس کی اطاعت واجب ہے۔

"ہم بھی صبح کریں گے تم صبح کرہ "ہم بھی دیکھتے ہیں اور تم بھی دیکھو کہ کون خلافت کا سزاوار ہے۔" یعنی ۔۔۔یہ خلافت کا مسئلہ اتناسبک اور غیراہم نہیں کہ آئکھیں بند کرکے

یعی --- به خلافت کامستله اتناسبک اور غیرانهم نہیں کہ آتھیں بند کرکے بغیر سوچے سمجھے ہرکس و ناکس کی بیعت کرلی جائے "ہم بھی دیکھتے ہیں تم بھی دیکھو" یعنی -- ہم بھی سوچتے ہیں اور تم بھی ذرا ٹھٹڈے دل سے اس مطالبہ بیعت سے دستبردار ہونے کے لئے غور کرو کہ بزید جیسے فائن و فاجر کی بیعت نہیں کی جا سی۔ امام حسین نے ایک طرف تو انہیں سوچنے اور غور و فکر کی دعوت دی اور دو سری طرف خود اپنے لئے بھی صبح ہونے تک کی مملت طلب دعوت دی اور دو سری طرف خود اپنے لئے بھی صبح ہونے تک کی مملت طلب کی ناکہ اس مسئلہ کے تمام پہلوؤں پر غور کرنے کے بعد سے طے کیا جا سکے کہ آیا گرشتہ دس سالہ دور کی طرح اس مسئلہ پر مزید خاموثی اور تقید اختیار کیا جا سکتا کے بانہیں۔

امام اس مسکد کے عواقب اور انجام پر ضرور غور کرنا چاہتے تھے لیکن سے کہنا کہ امام اس مسکد کے عواقب اور انجام پر ضروع کیا اور اموی حکومت کو ہٹانے اور بازیا بی ظافت کے لئے آج غور کرنا شروع کیا صبح نہیں ہے بلکہ آپ ایک عرصہ ہوا بی خلافت کے لئے آج تھے البتہ آج سے اس مسکد پر سوچ رہے تھے البتہ آج سے سوچ ایک حسآس مرحلہ عمل میں داخل ہو چکی تھی۔ اس وقت دو مسکلہ آپ کے پیشِ نظر تھے۔

ایک تواس منصب اللی کے لئے آپ کا استحقال (کہ جس کے مدعی ہونے میں ایک لوف اشارہ میں ایک لمحہ کے لئے بھی آپ کونہ بھی شک تھانہ تردد جسیاکہ اس طرف اشارہ کرتے ہوئے آپ نے واضح طور پر فرمایا کہ "ہم اہل بیت نبوت اور معدنِ رسالت ہیں۔")

دوسرے بی امتہ کو اس منصب نبوت سے ہٹانے کے لئے امت کا کردار۔
جمال تک بی امتہ کے عاصب بجول سے اس منصب کو داپس لینے کا تعلق ہے یہ مسلمہ تناانام حسین کا مسلمہ نبیں تھا بلکہ یہ پوری امت کا مسلمہ تھا۔ کیوں کہ امام اور امت مل کربی ان کو اس منصب سے ہٹا سکتے ہیں۔ اگر امام تناان کو اس منصب سے ہٹا سکتے ہیں۔ اگر امام تناان کو اس منصب سے ہٹا سکتے تو اس میں ایک لمحہ کی بھی تاخیر نہ فرماتے ۔ چو نکہ امت کو اس مسلم میں شریک کرنا اور امت سے مشورہ کرنابہ ضروری تھا اس لئے امام حسین نے اس مسلم کو امت کے سامنے رکھنے کا عزم کر لیا ۔ چنانچہ امت کو اعتاد میں لینے کے لئے آپ مین سے مکہ کی طرف روانہ ہوگئے تاکہ امت کو اعتاد میں لینے کے لئے آپ مین اور عوت دے سکیں۔

### مروان سے خطاب

جب مروان بن تحكم نے امام حسين كويزيد كى بيعت كرنے كا مشورہ ديا تو ا آپ نے اس سے فرمایا:-

اِنَّ لِلْهِوَانَّ الِيُهِرَاجِعُونَ...

آب نے فرالیا کہ:۔

"جب بزید جیسا محض اسلام کا رہبر بنے تو پھر اسلام پر فاتحہ بڑھ لینی چاہئے۔"

آبا نے فرمایا کہ:۔

"میں نے اپنے جد سے ساہے کہ خلافت آل الی سفیان پر حرام ہے۔" کے بعد) ان کے اہل بیت اور ان سے تچی محبت کرنے والے ان کی جگہ کے زیادہ حقد ار ہیں۔ ایک قوم نے ہم پر زبردسی حکومت کی لیکن فتنہ و فساد کو برا سیجھتے ہوئے اور امن و سکون کو قائم رکھنے کے لئے ہم نے ان کی حکومت تسلیم کی اور خاموش رہے۔ (گر اب میں) تسمارے پاس سے خط بھیجتا ہوں اور تم کو خدا کی کتاب اور اس کے نبی کی سنت کی طرف وعوت دیتا ہوں۔ اگر تم کیری باتیں سنو اور میری بیروی کرو تو میں ضرور تم کو ہدایت کا راستہ دکھاؤں گا۔

(مقتل ابو محتف - ص ۲۳ مخنان امام حسین ٔ - ص ۴۸ نقل از طبری - ح ۷ - المقتل مقرم - ص ۱۵۹)

م ۱۵۹ مقتل مقرم - ص ۱۵۹ مقتل مقرم - ص ۱۵۹)

بھرہ میں موجود شخصیات کے نام لکھے گئے خط میں مسکلہ خلافت کو پیش
کرتے ہوئے امام حسین انے فرمایا کہ گزشتہ خلفاء کے دور میں ہم نے اسلام اور مسلمین کی مصلحت کی بنا پر صبر اختیار کیا لیکن آج اسی مصلحت کا تقاضا ہے کہ ہم قیام کریں اس وقت اگر ہم خاموثی اختیار کریں گے تو خود وہ مصلحت ہی خاک میں اس وقت اگر ہم خاموثی اختیار کریں گے تو خود وہ مصلحت ہی خاک میں بل جائے گی للذا ہم تہمیں اپنی طرف دعوت دیتے ہیں ۔
امام نے آنے اس خط میں بھی مسئلہ خلافت اور امامت کو پیش کیا۔

## کوفہ والوں کے نام خط

جب امام حسین کے پاس اہل کوفہ کے ۱۲ ہزار سے زائد خطوط پنیج اور ان

( عنانِ امام حسین عج ۱ - ص ۱۶ نقل از لهوف - ص ۲۰ مثیر الاحزان - ص ۱۰ - م مقتل عوالم - ص ۵۴ نخوارزمی - ص ۱۸۵ - عبد الرزاق مقرم - ص ۱۳۲) امام حسین عن نیمال دو نکات کی طرف اشاره فرمایا ہے -

ضلافت آل ابی سفیان پر حرام ہے اور یہ اس منصب کے ہرگز اللہ نہیں۔

ان کی خلافت پر خاموش رہنا اسلام پر فاتحہ پڑھنے کے مترادف ہے۔ للذامیں اس پر خاموش نہیں رہ سکتا۔ ان دو نکات سے واضح ہے کہ امام حسین ؓ نے مروان کے جواب میں سکائر خلافت کو پیش کیا۔

(عنانِ امام حسین ٔ -ص ۴ مقل از طبری -ج ۷ -ص ۱۳۰ عبد الرزاق مقرم -ص ۱۵۹)

## اہلِ بھرہ کے نام خط

امام حسين في ابلِ بعره كے نام أيك خط تحرير كيا جس كامتن بي تھا-"بسم اللّه الرحمٰن الرحيم حسين ابن على كى طرف

خداوندعالم نے اپنی تمام مخلوقات میں حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو منتخب فرمایا۔ آپ کو نبوت و رسالت کا شرف بخشا۔ پھر عزت کے ساتھ آپ کو اپنی بارگاہ میں طلب کرلیا۔ حضرت محمد نے بندگانِ خداکی ہدایت کی اور پیغاماتِ اللی کی تبلیغ کی (اب ان

141

نفس کو رضائے اللی کے لئے وقف کر دیتا ہو۔

(عوالم بحرانی صفحه ۱۸۴)

امام کے اس خط کے چند لکتے قابلِ توجہ ہیں:۔

- ہم نے تمہارے خطوط اور پیغامات پر اچھی طرح غور کیا اور سمجھا۔

آ - تم ایک ایسے امام کی تلاش میں ہو جو تہیں حق اور ہدایت کی راہ پر لگائے اور اس کے لئے تم مجھے دعوت دے رہے ہو۔

سیلے مرحلہ میں دعوت کی تصدیق کرنے اور قبول کرنے کے
 لئے اپنے امین و معتمد بھائی کو بھیج رہا ہوں۔

۔ اگر مسلم بہ نفسِ نفیس نزدیک سے تمہارے خطوط و پغامات کے بارے میں تقدیق کریں گے بالخصوص یہ کہ صاحبانِ حل و عقد اس مسلم میں کس حد تک دلچیں لے رہے ہیں۔ تب میں تمہاری طرف آؤل گا۔

جس چیز کی کوفہ والول نے تشخیص کر کے ضرورت محسوس کی جے لینی امامت و رہبری تو ایسے شخص کی شاخت اسی صورت ہو سکتی ہے گئی (۱) قرآن کے مطابق عمل کرتا ہو (۲) معاشرہ کو عدالت پر قائم کرے (۳) دین حق کو رائج کرے (۳) اپنے نفس کو رضائے اللی کے لئے وقف کر دینااس کا شیوہ ہو۔

اہلِ کوفہ کے نام دو سراخط

امامٌ جب منزلِ عاجر بطن رمه پر پنچے تو قیس ابن مسرصیداوی

خطوط میں سے ہر خط پر بے شار لوگوں کے دستخط تھے یہاں تک کہ تقریباً ایک لاکھ چالیس ہزار افراد نے ان خطوط کے ذریعہ آپ کی نفرت اور آپ کی معیت میں دشمن سے جنگ کرنے کیلئے آمادگی ظاہر کی تو آپ نے اپنے ابن عم حضرت مسلم ابن عقیل کو کوفہ کی طرف روانہ کیا تاکہ وہ نزدیک سے المل کوفہ کی نیتوں اور جنگ کی آمادگی کا جائزہ لے کرلوگوں سے بیعت لیں۔ اس موقع پر آپ نے حضرت مسلم کے ہاتھ المل کوفہ کے لئے جو خط ارسال کیا اس کا متن سے تھا۔

حسین ً ابن علی ً کی طرف سے جماعتِ مومنین ومسلمین کے نام ''تمهاری طرف سے سب سے آخر میں خطوط و بیغامات لے کر آنے والے بانی اور سعید تھے۔ جو کچھ تمہارے خطوط نے اور تمارے یعام لیکر آنے والوں نے بتایا ان سب پر میں نے غور کیا۔ ان میں جو اہم نکتہ ہے وہ تہمارا یہ لکھنا کہ "ہمارے لئے کوئی امام نیں۔ آپ ماری طرف تشریف لائیں خدا آپ کے توسط سے ہم سب کو ہدایت دیگا 'حق سے قریب اور متحد کریگا-" میں این چا زاو بھائی میرے معتد رفیق اور این الل بیت میں سے مسلم بن عقیل کو تمہاری طرف بھیج رہا ہوں۔ اگر انہوں نے مجھے خط لکھا کہ تمہاری جمعیت اور صاحبان عقل و فضل تمہارے خطوط و یغامات سے مطابقت رکھتے ہیں تو میں جلد ہی تمهاری طرف آجاؤں گا۔ وہ خداجس کی قبضۂ قدرت میں میری جان ہے اس کی فتم کہ امام نہیں ہو سکتا سوا اس کے کہ جو قرآن کے مطابق حکومت کرتا ہو۔ عدل پر قائم ہو۔ دین حق کو رائج کرتا ہو اپنے

141

HY

ابلِ کوفہ کے نام امام کے یہ دونوں خطوط بھی اس بات کے عکاس ہیں کہ امام کی تحریک اپنے حقِ خلافت کی بازیابی کے لئے تھی۔

## لشکرِ حُرے خطاب

امام حسین "ف منزل بیضه پر الشكر حرسے خطاب فرماتے موے كما:-"اب لوگو! رسول الله" نے فرمایا ہے "جو کوئی ایسے بادشاہ کو دیکھیے جو ظلم كرتاب 'خداك حرام كى موكى چيزول كو حلال سمجتاب 'عمد الی کو توڑ تا۔ ہے 'سنت نبوی کی مخالفت کر تاہے 'خدا کے بندوں پر گناہ اور سرکثی ہے حکومت کر تاہے اور پیر (دیکھ کر) اس کی نہ اینے فعل سے مخالفت کرے نہ اپنے قول سے تو یقیناً خدا اس کو وہیں بھیجے گا (جہنم میں) جہاں اس کا ٹھکانا ہے۔ و کیموان لوگوں (بی امیہ) نے شیطان کی پیروی کی ہے اور اطاعت ر حمٰن سے انحراف کیا ہے۔ فتنہ و فساد کو پھیلا رکھا ہے۔ حدود اللی معطل کردیئے ہیں۔ خراج سلطنت پر ناجائز قبضہ کرلیاہ 'خدا کے حرام کو حلال اور حلال کو حرام قرار دے دیا ہے اور میں رسول اللہ " کے ساتھ قرابت قریبہ کی وجہ سے ان لوگوں سے زیادہ اس امر کا حق وار مول- میرے پاس تمهارے بے شار خطوط آئے۔ تمهارے قاصد بیام بعت لے کرپنچ که نه تم مجھے تناچھوڑو گے اور نہ مجھ سے بے وفائی کرو گے۔ تو اگر تم اپنی بیت پر قائم رہے اور وفاداری کا ثبوت دیا توتم راه برایت پر ہو۔ میں حسین ابن علی ا

یا عبداللہ بن بقطر کے ساتھ ایک اور خط شعیان اور مومنین کوفہ
بسسم اللّہ الرحلن الرحیم
حسین ابن علی کی طرف سے برادران اہل کوفہ کے نام
تمام حمدوستائش اس ذات باری کے لئے۔ مسلم بن عقبل کا خط طا۔ جس سے تمہاری حسن نیت کاعلم ہوا۔ تم سب ہاری مدد اور تلاش حق پر متفق ہو بچے ہو۔ ہم نے خدا سے دعاکی کمہ مارے لئے اجھے نتائج فراہم کرے اور تم کو اس کا اجرِ عظیم عطا فرمائے۔ میں ۸ ذوالحجہ تروی کے دن مکہ سے تمہاری طرف روانہ ہو چکا ہوں۔ جب میرا پیغام تم تک پنچ تو تم لوگ اپنے کام میں منظم رہو اور عزم میں پختگی پیدا کو۔ میں انشاء اللہ چند ہی دنوں میں تم تک پنچ والا ہوں۔ والسلام

(عوالم - صفحه ۲۲۰)

اس خط کے چند اہم نکات

ا - مسلم بن عقبل کا خط ملنے کے بعد کوفہ والوں کی منن نیت پر مطمئن ہونا۔

۲ - حسین کے حق کی بازیابی کے لئے اہل کوفہ نے عزم کیا۔

س - حسین کی دعاکه اس سلسله میں خداان لوگوں کو اجر دیگا۔

م - ابلِ کوف کو منظم رہنے اور اپنے عزم میں استحکام پیدا کرنے کی بدایت۔

"تمهاری دعوت کے خطوط اور پیغامات مجھ تک پنچے ہیں کہ تم نے میری بیعت کی ہے کہ تم مخصے تمانمیں چھوڑو گے اور مجھے دشمن کے حوالے نمیں کو گے۔ اگر تم اپنی بیعت پر قائم رہو گے قوتم ہدایت پاؤگے۔"

آپ کے یہ کلمات اہلِ کوفہ کے خطوط کے مضامین اور حضرت مسلم کے ہاتھ پر کی جانے والی بیعت کی طرف اشارہ ہیں۔ آب فرماتے ہیں:۔

(٣) \_ میں حسین ابن علی ہوں 'فرزندِ فاطمہ بنتِ رسول اللہ ہوں ' میں تمهارے ساتھ ہوں اور میرے اہل بیت تمهارے اہل خانہ کے ساتھ ہیں 'میں تمهارے لئے بہترین نمونہ و رہبرہوں ''

آپ کے یہ کلمات آپ کے اس جملے کی تکرار ہیں جو آپ نے میند میں دربار واید میں بیان فرمائے کہ --- "ہم اہل بیتِ نبوت ہیں" -- یعنی مستی خلافت ہم ہیں-

(٣) \_\_ آپ نے فرمایا۔

''اگرتم نے اپنے عمد کو توڑا تو یہ تہماری طرف سے کوئی نئی بات نہیں ہے 'تم میرے پدر برزرگوار 'میرے بھائی اور میرے ابنِ عم کے ساتھ بھی ایسانی کر چکے ہو۔"

منزلِ شراف پر لشکرِ حرسے دو سرے خطبے میں آپ ٹے یوں فرمایا۔ "اے لوگو! میری سے گفتگو تم پر اتمامِ جحت اور درگاہِ خدا میں اپنی ذمة داری سے عمدہ برآ ہونے کے لئے ہے۔ میں از خود تمہاری ہوں 'رسول اللہ کی صاجزادی کا فرزند ہوں 'میری جان تہاری جانوں کے ساتھ جانوں کے ساتھ جانوں کے ساتھ جیں۔ میں تہارے بال بچوں کے ساتھ ہیں۔ میں تہارے لئے نمونہ ہدایت ہوں اور اگر تم ایسانہ کرواور مجھ سے جو عہد و بیان کیا ہے اسے تو ڈدواور میری بیعت سے انکار کردو تو میری عمر کی قتم تم سے یہ امر بعید نہیں۔ تم میرے پدر بزرگوار 'میرے بھائی اور میرے بچا کے بیٹے مسلم بن عقبل کے بزرگوار 'میرے بھائی اور میرے بچا کے بیٹے مسلم بن عقبل کے ساتھ ایسا ہی کر بچے ہو 'جس نے تم پر بھروسہ کیا اس نے دھوک ساتھ ایسا ہی کر بچے ہو 'جس نے تم پر بھروسہ کیا اس نے دھوک مائے کیا۔ جس نے بدعمدی کی اس نے خود اپنے خلاف بدعمدی کی اس نے خود اپنے خلاف بدعمدی کی۔ خدا عنقریب مجھ کو تم سے بے نیاز کردے گا۔"

(بحار الانوار -رج ۱۰ عن ۱۸۸)

الم حين " نے اپ خطبہ میں جن نکات کی طرف اشارہ فرمایا وہ یہ ہیں۔

(ا) ۔ " یہ لوگ (بنی امیّہ) شیطان کی اطاعت کو اپنائے ہوئے ہیں '
خدا کی اطاعت کو چھوڑے ہوئے ہیں 'انہوں نے زمین میں فساد

کھیلایا ہے 'حدودِ خدا کو معطل کیا ہے 'مالِ مسلمین پر قابض ہوئے
ہیں اور حلالِ خدا کو حرام اور حرامِ خدا کو حلال کیا ہے۔"

آپ کے یہ کلمات اس خطاب کی وضاحت ہیں جو آپ نے

مدینہ میں دربارِ ولید میں کیا تھا کہ "بزید فاس و فاجر ہے .... الی

آٹر۔"

سے اس جملے کی تکرار ہے جو ولید سے آپ نے فرمایا کہ بزید فاس و فاجر ہے۔

(٣) \_\_\_ آپ لنے فرمایا۔

"اگرتم نے ہمیں نہیں پہچانا اور اگرتم نے ہمارے حق اور اپنے عمد و پیان سے روگر دانی کرلی ہے تو میں واپس چلا جاتا ہوں۔" یہ جملہ اہل کوفیہ کے خطوط اور حضرت مسلم کے ہاتھ پرکی جانے والی بیعت کی طرف اشارہ ہے۔

## شبِ عاشور آبٌ كاخطاب

شب عاشورا امام حسین فے اپنے اصحاب اور بی ہاشم سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ -:

"میں تم سب کو اجازت دیتا ہوں "تم میری طرف سے آزاد ہو "تم

پر اب میرا کوئی عمد و پیان نہیں ہے 'خدا تہیں جزائے خرعطا

کرے "تم اس تاریک رات سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اپنے گھروں

کو چلے جاؤ۔ یہ قوم صرف میری جان کے درپے ہے۔"

( سخنانِ امام حمین کے ص ۱۲۲ "تاریخ طبری -جلد کے -ص ۳۲۱ "کامل ابن اثیر -ص

( سخنانِ امام حمین کے ص ۲۲۲ "لوف -ص ۸۹ "مقتل خوارزی -جلد ا -ص

۲۳۸

لیکن اس کے بر عکس مدینہ سے نکلنے کے بعد مکہ میں اور پھر مکہ سے کربلا

تک راہتے میں امام نے بہت سے لوگوں کو اپنی مدد اور نصرت کے لئے وعوت

جانب نہیں آیا۔ بلکہ تمہارے ان خطوط اور قاصدوں کے جواب میں آیا ہوں جن کی گفتگو کالب لباب یہ تھاکہ "ہماراکوئی امام اور پیشوا نہیں 'ہماری دعوت قبول فرمائے اور یمان (کوفہ) تشریف لایئے ناکہ خداوندعالم آپ کے توسط سے ہماری ہدایت و رہنمائی کرے۔"

اگر تم اس دعوت پر قائم ہو تو میں تمہارے پاس پہنچ چکا ہوں 'آؤ اور میرے ساتھ محکم و مضبوط پیان باند هواور اپنی مددو نصرت کے ذریعیہ میری آسودگی کاسب بنو اور اگر تمہیں میری آمد ناگوار ہے تو میں تیار ہوں کہ جمال سے آیا ہوں وہیں واپس چلا جاؤں۔"

(طبری - ج 2 - ص ۲۲۷ کال ابن اثیر - ج ۳ - ص ۲۸۸ کتاب الارشاد شیخ مفید - ص ۲۲۳ اور ۲۲۵ مقل خوار زی - ص ۱۲۳۱ اور ۲۲۵ مقل اس خطبہ میں امام نے مندر جہ ذیل نکات کی جانب اشارہ فرمایا - اس خطبہ میں امام نے مندر جہ ذیل نکات کی جانب اشارہ فرمایا - " اے لوگو! اگر تم خدا سے ڈروگے اور حق کو ائلِ حق کے لئے پہانو گے تو گویا تم نے خدا کو راضی کیا - ہم اہل بیت محمر ہیں ہم اس منصب (خلافت) کے لئے ان (بی امیّہ) سے زیادہ سزاوار ہیں - " منصب (خلافت) کے لئے ان (بی امیّہ) سے زیادہ سزاوار ہیں - " آپ کے یہ کلمات آپ کے اس جملے (ہم اہل بیت نبوت ہیں) کی تکرار ہیں جو مدینہ میں آپ نے دربار ولید میں فرمائے -

(۲) — اس خطبہ میں آپ فرماتے ہیں:-"خلافت کا دعویٰ کرنے والے یہ لوگ کہ جو تم پر ظلم وجور کرتے ہیں منصب خلافت کے حقد ار نہیں۔"

دی۔ یماں تک کہ جن لوگوں نے آپ کا ساتھ دینے سے عذر تراثی کی انہیں آپ نے سخت عذاب سے ڈرایا اور فرمایا کہ "مجھ سے اتن دور چلے جاؤ کہ میری صدائے استغاثہ تم تک نہ پنچے ورنہ تم پر عذاب اللی نازل ہو گا۔"

یہ بات قابل غور ہے کہ ایک طرف تو آپ لوگوں کو اپنی نصرت کی دعوت ویتے ہیں اور عذر تراثی کرنے والوں کو عذاب اللی سے ورائے ہیں جب کہ دو سری طرف شب عاشورا خود ہی اینے مخلص اور باوفا اصحاب حتی اینے عزیز ترین افراد بنی ہاشم کو بھی اجازت دیتے ہیں کہ وہ آپ کو چھوڑ کر رات کی تاریکی سے فائدہ اٹھاتے ہوئے نکل جائیں۔ ایسا کیوں؟ کیا امام حسین کلّف سے کام کے رہے تھے؟ نہیں! ہرگز نہیں۔ ائمہ ماری طرح غیر حقیق تکلّف نہیں کیا كرتے۔ بلكه امام كا ہر فعل اور ہر قول حقائق ير مبنى ہو تا ہے۔ بات دراصل سيہ ے کہ امام اب تک اینے قیام و حرکت میں جو مقصد و ہدف پیش نظر رکھے ہوئے تھے اور جس بدف اور مقصد کے لئے آپ نے لوگوں کو خطوط لکھے تھے اور اپنا نمائندہ بھیجا تھا اور راہتے میں ملنے والے لوگوں کو جس مقصد کے لئے وعوت دیتے تھے اس ہدف کے حصول سے اب امام مایوس ہو گئے تھے۔ ای لئے اب امام نے ان کو واپس جانے کی اجازت دیدی تھی۔ شادت کے علاوہ اگر کوئی اور اعلی ہدف اور مقصد نہیں ہو آکہ جس سے اب امام مایوس ہو چکے تھے تواین ان باوفا اعوان وانسار اور این اعزا کو واپس جانے کی اجازت دینا کوئی معنیٰ نہیں رکھتا۔

## واقعه ينعيم

" نعیم مکہ ہے دو فریخ کے فاصلہ پر ہے۔ اس وادی کو " نعیم اس لئے کہتے

ہیں کہ اس کے دائیں طرف ایک بہاڑ ہے جس کا نام تعیم ہے اور ایک بہاڑ اس
کے بائیں طرف ہے جس کا نام ناعم ہے۔ ان دونوں بہاڑوں کے در میان وادی
کو تعیمان کہتے ہیں یہاں ایک معجد ہے جے اس وادی کے مناسبت سے معجد
"تنعیم کہتے ہیں 'اسے معجد عمرہ بھی کہتے ہیں کیونکہ یہاں سے عمرہ کے لئے احرام
باندھا جا تا ہے 'اس کے علاوہ معجد عائشہ بھی کہتے ہیں کیونکہ یہاں سے حضرت
عائشہ نے احرام باندھا تھا۔

امام حین میں کہ سے نکل کر جب اس وادی میں پنچ تو دیکھا کہ وہاں سے اونٹوں پر تحفہ تحاکف لادے ہوئ ایک قافلہ گزر رہا ہے۔ جب ان قافلہ والوں سے بوچھا گیا کہ وہ کمال جارہے ہیں تو انہوں نے بتایا کہ بحیرہ ابن بیار حمیری نے یہ تحاکف بزید ابن معاویہ کو بھیج ہیں۔ امام نے ان تحاکف کو اپنے قضہ میں نے یہ تحاکف بزید ابن معاویہ کو بھیج ہیں۔ امام نے ان تحاکف کو اپنے وہ قضہ میں لے لیا اور ان سے کما کہ تم میں سے جو یمال سے والیس جانا چاہتا واپس جانا چاہتا واپس جانا جا ہا تھا ہا ہا ہا ہے۔

(نقل از کتاب مقتل مقرم – ص ۲۰۲ ' تاریخ طبری – جلد ۲ – ص ۲۱۸ 'مقتل خوارزی – جلد ۱ – ص ۲۲۰ 'بدایه و نهایه – جلد ۸ – ص ۲۱۲ 'ار شاد مفید اور میشر الاحزان – الاحزان – ا

امام کابیہ اقدام اس امراور امام کے اس جملہ کی تائید میں ہے کہ خلافت کے حقد ار ضرف ہم ہیں اور بزید خلافت اسلامیہ کا حقد ار نہیں۔ امام نے اپنے اس عمل سے لوگوں کو بتایا کہ ان تحفہ و تحاکف کے حقد ار ہم ہیں۔ بزید نہیں۔ جن لوگوں کو یہ اشکال ہو کہ امام انیا اقدام نہیں کرتے ان کی اطلاع کے

ملم نے کوفہ پنچنے کے بعد مخار ابن ابی عبیدہ ثقفی کے گھر قیام
 کیا۔ جب عبیداللہ ابن زیاد کی کوفہ آمد کی خبر سی تو آپ ہانی بن عودہ
 کے گھر منتقل ہوگئے تاکہ آپ کا جائے قیام مخفی رہے۔

سے عبیداللہ ابن زیاد نے کوفہ پنچتے ہی شری ریکارڈ تلاش کیا تاکہ مسلم اور ان کاساتھ دینے والول کا پتہ چل سکے۔

س ابن زیاد نے معقل کو تین یا چار ہزار درہم دیے تاکہ اپنے آپ کو محب اہل بیت ظاہر کرے مسلم بن عقیل کا پتہ لگائے کہ کماں قیام پذیر ہیں۔ کی نے معقل کو مسلم بن عوسجہ کا پتہ بتایا۔ معقل نے مسلم بن عوسجہ سے کما کہ وہ شام کا رہنے والا ہے اور اہل بیت کی محبت اپنے دل میں رکھتا ہے اور حسین کے نمائندے سے ملنا چاہتا ہے۔ مسلم بن عوسجہ نے کما" تجھ سے مل کر خوشی بھی ہوئی کہ ایک محب اہل بیت سے ملا لیکن افسوس بھی ہوا کہ لوگوں کو میرا پتہ کسے موا۔ "

معقل مسلم بن عوسجہ کے توسط سے جناب مسلم بن عقیل کے پاس پنچاتو

آپ کو تین ہزار درہم دیئے۔ انہوں نے وہ رقم ابو تمامہ صیداوی کو دی اور

معقل سے فرایا کہ اسرار کو پوشیدہ رکھے۔ معقل ہر صبح جناب مسلم بن عقیل

کے پاس آ تا اور شام کو ساری رپورٹ عبیداللہ ابن زیاد کو دیتا تھا۔ اس کے بعد

ہی ابن زیاد نے جناب بانی ابن عوہ کو گر فار کیا۔

سفیرِ حسین قیس ابن مسرصیدادی کو جب کوفہ کے نزدیک گرفتار
 کیا گیا تو انہوں نے امام کا خط پھاڑ ڈالا۔ جب عبیداللہ ابن زیاد نے خط

لئے عرض ہے کہ امام حسین کے ایباہی ایک اقدام معاویہ کے دور میں بھی کیا تھا کہ جب امام نے دیکھا کہ معاویہ تمام بیت المالِ مسلمین کو اپنی حکومت کو مضبوط سے مضبوط ترکرنے کے لئے صرف کر رہا ہے۔ جس کے نتیجہ میں ہزاروں لوگ فقروفاقہ میں زندگی گزارنے پر مجبور ہیں۔ چنانچہ ایک مرتبہ ایک قافلہ جب یمن سے معاویہ کے لئے بہت سارا مال لے کرشام جارہا تھا تو امام نے اس مال کو اپنے قبضہ میں لیا اور بنی ہاشم اور دیگر مسلمانوں کے در میان تقسیم کر دیا اور معاویہ کو اس مضمون کا ایک خط لکھا:۔

"یہ خط حسین ابن علی کی طرف سے معاویہ کے نام ہے (ہم نے ویکھا کہ) ایک قافلہ یمن سے تمہارے لئے مال اور تحا کف لے کر ہمارے یمال سے گزر رہاہے تاکہ یہ مال دمثق کے فزانہ میں جمع ہو جائے اور تم اسے اپنے خاندان پر فرج کرو۔ ہم نے اس پر قبضہ کرلیا ہے۔والسلام"

(حيات إمام حسين -جلد ٢- ص ٢٣١)

## قيام إمام حسين ميں اسرار پوشی

الم حین اور آپ کے نمائندے ہیشہ اپنے قیام کے دوران اپنے اقدامات اور حرکات کو مکنہ حد تک عام نظروں سے مخفی رکھتے تھے۔ اس کے شواہد درج ذیل ہیں:

ا \_\_\_ امام حسین یے مسلم بن عقیل کو کوفہ روانہ کرتے وقت تقویٰ اپنانے 'لوگوں کی مدارات کرنے اور اسرار یوشی کی ہدایت کی۔

121

121

# 

یمال ہم امام حسین علیہ السلام کی تحریک و قیام کے بارے میں فریقین کے علماءِ کرام اور دانشور حضرات کی آراء و نظریات پیش کریں گے۔اس سلسلہ میں ہم پہلے علماءِ اہل سنّت کی آراء نقل کرتے ہیں۔

## علامه يثنخ محمه عبده مصرى

آپ شارح نیج البلافہ اور صاحبِ تغییر المنار بین علامہ سید جمال الدین افغانی کے ساتھی اور ہم عصر بین "آپ فرماتے ہیں:"اگر ونیا بیل کوئی حکومت موجود ہو جو احکام شریعت نافذ کرتی ہو اور اس کے مقابلہ میں آیک ظالم و جائز حکومت ہو جو شریعت کو معطل کر رہی ہو تو ہر مسلمان پر واجب ہے کہ اس ظالم و جائز حکومت کے خلاف قیام کرے۔ چنانچہ امام حسین " نے اپنے وقت کے ظالم و جائز حاکم کے خلاف قیام کیا۔ یہ ظالم اور جائز حاکم جو کمرو فریب کے ذریعہ مسلمانوں پر مسلط ہو کر حکومت کر رہا تھا پزید جائز حاکم جو کمرو فریب کے ذریعہ مسلمانوں پر مسلط ہو کر حکومت کر رہا تھا پزید

ابن معاویہ تھا۔ خدا اس کو اور اس کے معاونوں کو ذلیل کرے۔''

کے بارے میں پوچھاتو قیس نے کہاکہ وہ انہوں نے ضائع کردیا ہے۔
جب پوچھا گیا کہ کیوں پھاڑ دیا تو جواب دیا ناکہ جس کے نام خط تھا
ہمیں اس کا پتہ نہ چل سکے۔
امام کے یہ اقدامات تھے جن کے ذریعہ آپ اپنی حرکت کو پوشیدہ رکھتے تھے اور اپنے نمائندوں کو بھی انہیں مخفی رکھنے کی ہدایت کرتے تھے۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ یہ حرکت حکومت اور کسی بڑی طاقت کے خلاف تھی ورنہ اس قدر راز داری کا کوئی اور سبب نظر نہیں آئا۔

—☆—-☆—-

نہ مانا اور دین حق کی بقاء اور اقامۂ حق کی خاطر اپنے سفر کو جاری رکھا۔ ان کے اردگرونہ کوئی انصار و اعوان تھے اور نہ کوئی جان دینے والا۔ حسین کمتے تھے کہ ہم زمین کو یزید جیسے شارب الخمرسے پاک کر کے دم لیس گے۔ جن لوگوں نے حسین کا ساتھ دیا انہوں نے تاویل سے کام لیا۔ جب کہ وہ لوگ جنہوں نے حسین سے جنگ کی انہوں نے بیغیر کی اس صرت حدیث پر عمل کیا کہ ۔۔ "فتہ و اساد کی آگ میں مت کودو۔" اس سلسلے میں پیغیر کی بہت می اعادیث ہیں جن میں سے ایک حدیث وہ ہے جو صحیح مسلم میں پیغیر سے نقل کی گئ ہے کہ ۔۔۔ میں سے ایک حدیث وہ ہے جو صحیح مسلم میں پیغیر سے نقل کی گئ ہے کہ ۔۔۔ میں سے ایک حدیث وہ ہے جو صحیح مسلم میں پیغیر سے نقل کی گئ ہے کہ ۔۔۔ میں تفرقہ ڈالنے کی کوشش کرے تو اس کو تلوار سے قل کو چاہے وہ کتنا ہی میں تفرقہ ڈالنے کی کوشش کرے تو اس کو تلوار سے قل کو چاہے وہ کتنا ہی عظیم ہویا کی عظیم ہویا کی عظیم شخصیت کا فرزند ہو۔"

چنانچه حسین کو چاہئے تھا کہ وہ اپنے گھر اپنے باغ اور اپنے مال مویشیوں میں رہتے۔"

(العواصم من القواصم - ص ٢٣٧)

ابنِ تيميه

" حسین کو ہت سے نصیحت کرنے والوں نے نصیحت کی کہ وہ خروج نہ کریں اور عاقبت اندیثی سے کام لیں الیکن ان تمام نصیحت کی کہ رخلاف حسین نکلے۔ ان کے خروج میں نہ دنیا کی کوئی مصلحت تھی نہ دین کی۔ ان کے خروج اور قتل میں فساد کے علاوہ کچھ نہیں تھا۔ اگر وہ اپنے شہر میں رہتے تو یہ فساد نہ ہوتا۔ وہ جس خیر کو حاصل کرنا اور شرکو دفع کرنا چاہتے تھے وہ مقصد انہیں حاصل ہوتا۔ وہ جس خیر کو حاصل کرنا اور شرکو دفع کرنا چاہتے تھے وہ مقصد انہیں حاصل

(کتاب مقتل حسین ٔ از عبد الرزاق مقرم – ص ۱۳ نقل از تفسیر منار جلد اول – ص ۳۷۷ سوره ما کده آیت ۳۷ اور ۳۷ کی تفسیر کے ضمن میں )

ابن مفلح حنبلی

ابن مفلح حنبلی کہتے ہیں کہ ابن عقیل اور ابن جوزی نے غیر عادل عام کے خلاف قیام کا خلاف قیام کرنے کو جائز قرار دیا ہے کیونکہ امام حسین نے یزید کے خلاف قیام کیا تھا۔

(مقلّ امام حسينً -عبدالرزاق مقرم -ص ۱۱)

امام قاضى ابى بكرين عربي مالكي (المتوفى ١٩٣٣هـ)

ابن عربی کہتے ہیں کہ مور خین نے لکھاہے کہ:-

"جب اہل کوفہ کے خطوط حیین کو لے تو انہوں نے اپن ابن عم مسلم ابن عقیل کو ان کے پاس بھیجا اور کہا کہ پہلے وہ جا کر اہل کوفہ سے بیعت لے لیس پھر اس کے بعد وہ ان کی دعوت پر کوفہ جانے پر غور کریں گے۔ ابن عباس لیس پھر اس کے بعد وہ ان کی دعوت پر کوفہ جانے پر غور کریں گے۔ ابن عباس نے حسین کو منع کیا اور کہا کہ ان لوگوں نے آپ کے والد کو اور آپ کے بھائی کو بھی تنہا چھوڑ دیا تھا۔ لیکن عبداللہ ابن زبیر نے ابن عباس کی رائے کے برظاف حسین کو کوفہ جانے کا مشورہ دیا۔ بسر حال حسین کوفہ کے لئے نکل برظاف حسین کو کوفہ جانے کا مشورہ دیا۔ بسر حال حسین کوفہ کے لئے نکل کے مشیل کے مسین جانے کی خبر ملی۔ جس سے حسین کا غم وغصہ اور بڑھ گیا۔ حسین نے اس کے جانے کی خبر ملی۔ جس سے حسین کا غم وغصہ اور بڑھ گیا۔ حسین نے اسے دور کے اعلم زمان (ابن عباس) اور شیخ صحابہ (عبداللہ ابن عمر) کی رائے کو

اور نام حین اور صدائے حین کولوگ ترانہ کی صورت میں ڈھال لیں۔ یہ خون کرملاکی زمین میں جذب ہوگیا ناکہ ظالموں کے راستہ میں کانٹے پیدا ہوں ' مشکبرین کے لئے ایک خوفناک آواز غیب میں چھوڑی ناکہ ان کے کانوں میں ایک جرس کی مائند خلاس پیدا کرتی رہے۔ سلام ہو آپ پر آپ کی شمادت کے دن "ون اور آپ کی بعثت کے دن "

(الامام الحسين - صفحه ۳۴۳ مولفه ۳۵۹ هـ)

#### خالد محمد خالد

مصرے تعلق رکھنے والے متعدّد کتابوں کے مصنف اور معروف اہلِ سنّت دانشمند خالد مجمد خالد لکھتے ہیں کہ:

"بزید کے برسرکار آنے سے خلافت ملوکیت اور خاندانی وراثت میں بدل
گی اور اسلام کی بقاء کا مسئد در پیش ہوگیا۔ حدیث رسول ہے کہ "جب مند
خلافت پر نااہل متمکن ہوں تو قیامت کا انظار کرو۔" اس وقت تخت خلافت پر
براجمان "بزید" تنا نااہل ہی نہ تھا بلکہ مجسم شرتھا ایسی صورت میں امام حسین پر
ایک محض ذمتہ داری آن پڑی تھی اور آپ کے ذہن کو اس مسئلہ نے پریشان
کردیا تھا۔ اور آپ اسلام و مسلمین کی نجات کی خاطر ہر قتم کی قربانی کے لئے
آمادہ ہو چکے تھے۔

امام نے اس تحریک کا آغاز صرف اہلِ کوفہ کے خطوط اور وفود کی بناء پر نہیں کیا تھا بلکہ حسین اس وقت دینِ اللی اور مسلمانوں کو بزید کے ہاتھوں کھلونا بننے کے لئے چھوڑنے پر آمادہ نہ تھے ۔خواہ اہل کوفہ دعوت دیتے یا نہ

نہیں ہو سکا بلکہ ان کے خروج اور قل سے خیر میں کی ہوئی اور شرمیں اضافہ ہوا بلکہ ان کا خروج بہت سے فتنوں اور شرکاسبب بنا۔"

#### يشخ محمه خصری

شیخ خصری حسین کے قتل کی تفییر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ "حسین نے خروج کر کے بہت بری غلطی کی۔ انہوں نے امت کے لئے وہال پیدا کیا "تفرقه اور اختلاف کا پیج بویا اور اسلام کے ستون کو متزلزل کیا۔" (معاذ اللہ)

## استاد عبدالله العائلي

حسین اپنے قلیل اعوان وانصار کے ساتھ نکلے اور معرکہ حق وباطل میں استقامت کے ساتھ باطل کا مقابلہ میں اس آپیر کریمہ کو ولیل و ججت و رہنما بنایا:۔

#### <u></u> وَقَاتِلُوْ هُمْ حَتَيٰ لَاتُكُوٰنَ فِتُنَةُ

اس آیہ کریمہ میں فتنہ کے معنی اختلاف اور نزاع نہیں بلکہ فتنہ سے مراد فساد پھیلانا ہے۔ امام حیین کا خروج جیساکہ بعض لوگوں نے متم کرنے کی کوشش کی ہے فتنہ نہیں ہے بلکہ انکا قیام فتنہ کو فرو کرنے کے لئے تھا۔ قیام حسین فساد کے خلاف ایک انقلاب ہے ناکہ دین صرف اور صرف خدا کے لئے مواور ہم سب محض خدا کے تحت ہیں۔ امام حسین نے اس خروج میں مواور ہم سب محض خدا کے تحت ہیں۔ امام حسین نے اس خروج میں عمر خدا سے تجاوز نہیں کیا اور اس آیہ رکریمہ پر عمل کرتے ہوئے فتنہ کے خاف جنگ کی یمال تک کہ خود زمین پر گر گئے ناکہ کلمہ حق میدان میں رہے خلاف جنگ کی یمال تک کہ خود زمین پر گر گئے ناکہ کلمہ حق میدان میں رہے

نظام میں تبدیلی کرنے کی ایک جسارت ہے۔ خلافت راشدہ میں اپنے قربی رشتہ کو مقدم رکھنے کی بجائے افضل کو مقدم رکھاجا یا تھا۔ مند خلافت پر بیٹھنے کے بعد یزید نے والی مینہ کو لکھا کہ وہ اہلِ مدینہ سے اس کے لئے بیعت طلب کرے۔ چنانچہ بیعت سے بچنے کے لئے ماہِ رجب کے آخر میں بعض لوگ مدینہ چھوڑ کر مکہ چلے گئے۔ جو لوگ مدینہ چھوڑ کر مکہ گئے ان میں ایک فرد حسین ابن علی بھی تھے جو ماہ شعبان سے لے کر ماہ ذی الحجہ کے ابتدائی ہفتہ تک مکہ میں رہے۔ مکہ میں قیام کے دوران ان کو اہلِ کوفہ کے خطوط ملے اور کوفہ کے پھور کر عراق روانہ ہوئے۔"

## مولاناابوالاعلى مودودي

مولانا ابوالاعلی مودودی اپنی کتاب "خلافت و ملوکیت" کے صفحہ ۱۷۹ پر لکھتے ۔ ۔۔

"حضرت معاویہ کے عمد میں سیاست کو دین پر بالا رکھنے اور سیاسی اغراض کے لئے شریعت کی حدیں توڑ ڈالنے کی جو ابتداء ہوئی تھی 'ان کے نامزد کردہ جانشین بزید کے عمد میں وہ بد ترین نتائج تک پہنچ گئی۔ اس کے زمانہ میں تین ایسے واقعات ہوئے جنہوں نے پوری دنیائے اسلام کو لرزہ براندام کردیا۔
" پہلا واقعہ سیدنا حسین رضی اللہ عنہ کی شماوت کا ہے۔ بلاشبہ وہ اہلِ عواق کی دعوت پر بزید کی حکومت کا تختہ اللّٰہ کے لئے تشریف لے جارہے تھے اور بزید کی حکومت انہیں بر سربغاوت سمجھتی تھی۔
اور بزید کی حکومت انہیں بر سربغاوت سمجھتی تھی۔

ویتے امام ًا پی ذمتہ داری 'ایمان اور بھیرت کی بنیاد پر قیام کرنے والے تھے نہ کہ کسی کے اکسانے بر۔

آپ فرماتے تھے کہ "خلافت آلِ ابوسفیان پر حرام ہے "جب معاویہ کے بارے میں امام کا یہ نظریہ ہوتو آج تو آپ کو یزید کاسامنہ تھا۔ لنذا آپ نے اسکے خلاف اعلانِ جماد کیا۔ حسین جنوبی آگاہ تھے کہ یزید بیعت لئے بغیر آپ کو نہ چھوڑے گاور آپ کسی صورت اسکی بیعت پر آمادہ نہ تھے لنذا اب جماد کے سواکوئی دو سرا راستہ باقی نہ رہا تھا"۔

(ابناء الرسول في كرملا \_ص ١٠٠ مطبوعه ١٩٦٨ء)

#### ڈاکٹر عبدہ یمانی

ڈاکٹر عبدہ ممانی جو کتاب "علموا اولادکم محبة ال بیت النبی" کے مؤلف ہیں یہ کتاب دار القبلة للثقافة الاسلامیہ جدہ سے شائع ہوئی ہے۔ وہ این اس کتاب کے صفحہ سے ہیں کہ:۔

"معاویہ ابن ابی سفیان نے اپنے بعد اپنے بیٹے بزید کو ولیعدی پر منصوب
کیا۔ بعض اصحاب نے اس کے اس فعل کو خلفاءِ راشدین کی سیرت اور اسلام
کے قوانین کے خلاف قرار دیا ہے۔ ان لوگوں نے اس کی بیعت نہیں گی۔
معاویہ کے انقال کے بعد جب بزید نے خلافت سنبھالی تو ان اصحاب میں سے
بعض اصحاب نے خونریزی سے بچنا مناسب سمجھا اور بزید کی بیعت سے انکار
کرنے پر اکتفاکیا۔ جب کہ حسین ابن علی اور عبداللہ ابن زبیر نے بزید کے
خلاف خروج کو یہ کمہ کر واجب قرار دیا کہ بزید کی و لیعدی خلافت راشدہ کے

رائے میں اپ شیعوں سے ہر جگہ نفرت طلب کی۔ اپ سفر سے پہلے اپ ابن عمل ابن عقبل کو اپ وشمن کے خلاف جنگ کرنے اور لوگوں ابن عمل کو اپ وشمن کے خلاف جنگ کرنے اور لوگوں سے بیعت لینے کوفہ کی طرف روانہ کیا۔ اہل کوفہ نے حضرت مسلم کے ہاتھ پر بیعت کی اور نفرت و مدد کا عمد و پیان کیا۔ لیکن تھوڑاہی عرصہ گزرا تھا کہ انہوں نے عمدو پیان کو توڑ دیا اور حضرت مسلم کو دشمن کے در میان تنا پھوڑ گئے یماں تک کہ مسلم شہید ہوئے۔ پھر یمی لوگ عمر سعد کے لشکر میں شامل ہو کے یماں تک کہ مسلم شہید ہوئے۔ پھر یمی لوگ عمر سعد کے لشکر میں شامل ہو کر امام حسین سے جنگ کرنے کے لئے کربلا پنچ 'امام کا محاصرہ کیا اور انہیں مدینہ یا کسی اور جگہ جانے سے روکا اور بالآخر امام مظلومیت کے ساتھ بھوک میں ہوئے۔ غرض اہل کوفہ نے امام کے حق حرمت کی پرواہ نہ کی اور بیا سے شہید ہوئے۔ غرض اہل کوفہ نے امام کے حق حرمت کی پرواہ نہ کی اور بیت کو توڑ دیا۔ "

شخ مفید رضوان اللہ علیہ آگے چل کر لکھتے ہیں کہ:-دولام حسن کی شان ہیں کر بعد شعبان عراق حرکبۂ

"امام حن کی شمادت کے بعد شیعیانِ عراق حرکت میں آئے اور امام حین سے ورخواست کی کہ معاویہ سے صلح کے عمد نامہ کو ختم کریں اور اپنے ایکے بیعت لیں توامام نے ان کی درخواست سے کمہ کر مسترد کردی کہ ہمارے اور معاویہ کے درمیان صلح کا عمد نامہ ہے اور جب تک اس ملحنامہ کی مدت ختم نہ ہو جائے ہم اس معاہدے کو توڑ نہیں سکتے۔ البتہ معاویہ کی موت کے بعد ہم اس مسئلہ پر اظہارِ نظر کریں گے۔ چنانچہ معاویہ کی موت کے بعد جب ان اوگوں نے یہ خبر سنی کہ امام حسین نے برید کی بیعت سے انکار کردیا ہے تو انہوں نے دوبارہ امام کو دعوت دی اور خطوط کھے۔ ان کے خطوط کے جواب میں حضرت امام حسین نے ان کی دعوت قبول کرتے ہوئے اپنے بھائی مسلم ابن عقیل کو

اسلام کے لحاظ سے حضرت حسین کا یہ خروج جائز تھا یا نہیں۔ اگر چہ ان کی زندگی میں اور ان کے بعد صحابہ و تابعین میں سے کسی ایک محض کا بھی یہ قول مہیں نہیں ملتا کہ ان کا خروج ناجائز تھا اور وہ ایک فعلِ حرام کا ار تکاب کرنے جا رہے تھے۔ صحابہ میں سے جس نے بھی ان کو نکلنے سے رو کا تھا وہ اس بنا پر تھا کہ تدبیر کے لحاظ سے یہ اقدام نامناسب ہے۔"

#### علماء وفقهاء شيعه

## شيخ مفير

امام نقیه محقق محد ابن نعمان مقلب به شیخ مفید (المتوفی سنه ۱۳۱۳ ہجری) آب فرماتے ہں:-

"اپ بھائی اہام حسن کے بعد قرآن وسنت کی روسے اہامت اہام حسین کے لئے ثابت ہے اور تمام فلق پر واجب ہے۔ معاویہ کے ساتھ اس سلخنامہ کی وجہ سے کہ جب تک معاویہ زندہ ہے فلافت اس کے پاس رہے گی نیز تقیہ کی وجہ سے کہ جب تک معاویہ زندہ ہے فلافت اس کے پاس رہے گی نیز تقیہ کی وجہ سے آپ نے لوگوں کو اپنی بیعت کی دعوت نہیں دی اور آپ کایہ عمل آپ آپ کے بھائی اہام حسن اور آپ کے پدر برزرگوار اہام علی کی سیرت کے سلط کی ایک کڑی ہے لیکن معاویہ کی موت کے بعد سلخنامہ کی مدت ختم ہو گئی تو اہام حسین نے لوگوں کو اپنی طرف دعوت دی اور اپنے حق اہامت سے امت کو حسین نے لوگوں کو اپنی طرف دعوت دی اور اپنے حق اہامت سے امت کو گرد کانی تعداد میں انصار و اعوان جمع ہو گئے۔ چنانچہ لوگوں کو جماد کی دعوت دی اور حرم رسول کو چھوڑ کر اپنے اہل و عیال کو لے کر عراق کی طرف نگلے اور

کوفیہ روانہ کیا۔"

(ارشادِ شِيخ مفيد - ص ١٩٩ تا ٢٠٠٣)

## علامه سيد مرتضى علم الهدي

بعض لوگوں کے اس اعتراض کے جواب میں کہ اہام کے جس وقت اپنے اللہ وعیال کے ہمراہ کوفہ جانے کا فیصلہ کیا اس وقت کوفہ پر ان کے دعمن کا تسلط واقتدار قائم تھا۔ پھر امام اپنے پدر برزگوار اور برادر بزرگ کے ساتھ اہل کوفہ کے سلوک سے بھی باخبر تھے۔ یمی نہیں بلکہ بعض مخلص و مشفق حضرات نے اللہ کوفہ کے عدر وخیانت کی بناء پر آپ کو اس سفر سے باز رکھنے کی کوشش بھی کی تھی ۔ پھر بھی امام نے کوفہ روائی کا فیصلہ کیوں کیا؟ حضرت آیت اللہ علامہ مرتضیٰ علم الهدیٰ فرماتے ہیں کہ:۔

"ہم نے پہلے ہی کہا ہے کہ جب امام کو ظنِ قوی ہو جائے کہ وہ اپنا حق حاصل کر سکتا ہے اور اپنی مسئولیت پر عمل پیرا ہو سکتا ہے تو اس پر واجب ہو جاتا ہے کہ قیام کرے اگرچہ اس میں مشکلات ہی کیوں نہ جھیلنا پڑیں۔ امام حسین اس وقت تک کوفہ کی جانب روانہ نہیں ہوئے جب تک کہ اہلِ کوفہ نے اپنے خطوط اور نمائندوں کے ذریعہ اپنے فابت قدم ہونے کی بقین دہانی نہ کرادی۔

ابلِ کوفہ سے امام کا بیر ربط کی دباؤ اور زور کی بناء پر نہ تھا۔ بلکہ معاویہ کے دور میں بھی ابلِ کوفہ کے وفود اور خطوط امام کو موصول ہوئے تھے۔ صلح کے بعد جبکہ ابھی امام حسن حیات شھے اور پھران کی شمادت کے بعد بھی اہلِ

کوفہ نے آپ سے ملاقات کی جس میں امام نے انہیں اس وقت ہر قتم کی حرکات سے باز رہنے کا مشورہ دیا۔ معاویہ کے انقال کے بعد پھر اہل کوفہ نے امام کو یہ محسوس ہوا کہ موجودہ عاکم کوفہ ضعیف کو خطوط کھے۔ اس وقت جب امام کو یہ محسوس ہوا کہ موجودہ عاکم کوفہ ضعیف ہے اور اس کے مقابل مومنین کوفہ قوی ہیں تو امام کو ظن قوی حاصل ہوگیا۔

اور آپ نے اپنے لئے قیام کو واجب جانا۔

اس وقت ابلِ کوفہ کے قوی ہونے کی ایک دلیل جناب مسلم کے وہاں چنچنے پر اکثریت کا آپ کی بیعت کرنا ہے اور دوسری دلیل سے کہ جب عبیداللہ ابن زیاد نے ہانی کو گرفتار کیا تو جناب مسلم کی ایک آواز پر کثیر تعداد میں مسلح افراد اپنے گھروں سے نکل آئے اور دارالامارہ کو گھیرے میں لے لیا۔ لیکن جب حالات نے بلٹا کھایا اور کوفہ پر عبیداللہ ابن زیاد کو کنٹرول حاصل ہو گیا تو امام نے عمر سعد کے لئکر ہے کہا کہ مجھے واپس جانے دو۔"

(تنزيه الانبياء-ص٢٢١)

علامه حلی

فخر علماء جامع معقول و منقول حضرت آیت الله العظمی علامه جمال الدین حسن ابن بوسف مطهر معروف به علامه حلّی (المتوفی ۲۱ محرم الحرام ۲۲۷ ججری) کا نظریه ا

"امام حسن کی شمادت کے بعد ۵۰ ہجری میں حسین منصبِ امامت پر فائز ہوئے۔ اس لحاظ سے این دور امامت کے گیارہ سال امام حسین کے معاویہ کے ساتھ گزارے۔ ندہبِ حقد تشیع کی روسے امام حسن کے بعد امام حسین ہی

کی اور آپ ہے اپنی وفاداری کا اعلان کیا لیکن کچھ ہی وقت گزرا تھا کہ ان لوگوں نے اپنی بیعت کو تو ڈر کر حفرت مسلم کی نصرت سے ہاتھ اٹھایا اور مسلم ابن عقیل کو دشمنوں کے در میان چھو ڈ دیا۔ چنانچہ حضرت مسلم بے یارو مدوگار شہید ہوگئے۔ اس کے بعد یمی نادان اور غفلت شعار لوگ خود امام حسین کے خلاف جنگ کرنے کے لئے کوفہ سے نکلے اور کربلا میں امام حسین کا محاصرہ کیا 'امام کو دیگر شہوں میں جانے سے روکا اور آپ پر وہاں سے نکلنے کے تمام راستے بند کر ویا۔ اور آخر کار آپ اپنی ویک دیئے۔ یہاں تک کہ فرات کا پانی بھی آپ پر بند کر دیا۔ اور آخر کار آپ اپنی قبیل اعوان و انصار کے ساتھ بھو کے بیاسے مظلومیت کے ساتھ شہید ہو گئے۔ (نقل از کتاب ترجمہ المستجار ۔ ص ۱۹۵۵ تالیف ۔ علامہ حلی ۔ نا شروفتر انتظار ات جامعہ مدرسین قم)

علامہ طلّی کے اس بیان سے صاف ظاہر ہے کہ امام حسین ہازیابی خلافت کے لئے نکلے تھے۔

## علامه يشخ مجمر حسين كاشف الغطا

آیت الله العظمی شیخ محمد حسین کاشف العظاعلی الله مقامه فرماتے ہیں:
"امام حسین کے قیام اور آپ کا اپنے اہل بیت کو اپنے ہمراہ کربلا لے جائے کا مقصد اپنی نہفت کو پایہ جمیل تک پچانا تھا اور اس نہفت و قیام کا ہدف بی امتیہ کی خلافت اور رزائل کی نابودی اور خاتمہ تھا۔"

"ہو سکتا ہے کہ کوئی مخص بیر کے کہ امام حسین اپنے اصحاب اور اولاد کے ساتھ خود شہید ہوجاتے اور کاش خواتین (مخدرات عصمت) کو ساتھ نہ لے

منصب امامت کے حقد ارتھے اور تمام لوگوں پر آپ کی اطاعت واجب تھی۔
لیکن معاویہ اور امام حسن کے درمیان صلحنامہ کی وجہ سے تقیہ کے طور پر آپ لوگوں کو اپنی طرف علائیہ دعوت نہیں دے سکتے تھے۔ اس سلمنامہ کے تحت معاویہ کے ساتھ آپ کا رویہ وہی ہونا چاہئے تھا جو اس کے ساتھ (آپ کے بھائی) امام حسن کا تھا۔ یہ چیز آپ کے جد بزرگوار پیغیر اکرم کی اس تین سالہ سیرت کا ایک حصہ تھی جو پیغیر کے شعب ابی طالب میں گزار کے یا آپ کے بدر برزگوار تھی جو پیغیر کی رصلت کے بعد پر ریوار علی ابن ابی طالب کی اس سیرت کا پر تو تھی جو پیغیر کی رصلت کے بعد پر ریوار علی ابن ابی طالب کی اس سیرت کا پر تو تھی جو پیغیر کی رصلت کے بعد اپنے دور خلافت تک امام علی نے گزار ہے۔

اگرچہ اس ملخامہ کی وجہ سے آپ علانیہ لوگوں کو اپنی طرف دعوت نہیں دے سکتے تھے لیکن مخفی طور پر آپ مخلص اور صالح افراد سے رابطہ قائم کے ہوئے تھے۔ اور بہت سے افراد آپ کے گرد جمع بھی ہو گئے تھے۔ لیکن ۱۵ رجب الرجب ۲۰ بجری کو جیسے ہی معاویہ اپنا انجام کو پنچا اور بزید مند خلافت پر قابض ہوا آپ اس کی خلافت کو مسترد کرتے ہوئے بزید اور بنی امیہ کلاف جنگ کرنے کے لئے اٹھ کھڑے ہوئے اور اپنے اہل بیت اور فرزندوں کے ہمراہ عازم عراق ہوئے۔ کیونکہ کوفہ میں موجود آپ کے شیعوں نے آپ کو دعوت دی تھی کہ وہ آپ کے ہمراکب ہو کر آپ کے دشمنوں سے جنگ کریں رعوت دی تھی کہ وہ آپ کے ہمراکب ہو کر آپ کے دشمنوں سے جنگ کریں رعوت دی تھی کہ وہ لوگوں کو جماد کی دعوت دیں اور آپ کے لئے لوگوں سے بیعت روانہ کیا تاکہ وہ لوگوں کو جماد کی دعوت دیں اور آپ کے لئے لوگوں سے بیعت

الل كوفدني آب ك ساتھ آب ك دشمنوں سے جنگ كرنے كى بيعت

عاتے۔

لین یہ خواتین اگر امام حسین کی ہفت اور آپ کے مشن کو اپنے ہاتھ میں نہ لیتیں تو آپ کی یہ ہفت وہیں پر ختم ہو جاتی اور اس کے بعد آپ کا خون ضائع ہو جاتا۔ امام حسین علیہ السلام اپنے اہل وعیال کو ساتھ لے جانا اس نخون ضائع ہو جاتا۔ امام حسین علیہ السلام اپنی ہفت کو دوام پخشا چاہتے تھے اور اس نخفت کو قائم اور دائم رکھنا اپنے اہل وعیال کو لے جائے بغیرنا ممکن تھا۔ امام اپنے اہل وعیال کو اسے جائے بغیرنا ممکن تھا۔ امام اپنے اہل وعیال کو اس کے ساتھ نہیں لے گئے تھے کہ آپ کے اہل بیت اسیر ہوں اور اس طرح مظلومیت کا اظہار ہو سکے۔ بلکہ اس میں ایک اعلیٰ بیاس مقصد کار فرما تھا جو محکم بنیادوں پر قائم تھا۔ آپ کو اپنی ہفت کو اپنے اصلی مقصد کار فرما تھا جو محکم بنیادوں پر قائم تھا۔ آپ کو اپنی ہفت کو اپنے اصلی میں ایک عائمہ تھا قبل میں اور مقصد تک پنچانا تھا اور وہ ہوف و مقصد بزید کی حکومت کا خاتمہ تھا قبل اس کے کہ بزید اسلام کو مکمل طور پر ختم کر دے اور جاہیت کے دور کو پھرواپس اس کے کہ بزید اسلام کو مکمل طور پر ختم کر دے اور جاہیت کے دور کو پھرواپس اس کے کہ بزید اسلام کو مکمل طور پر ختم کر دے اور جاہیت کے دور کو پھرواپس

(حيات ِ امام حسينٌ جلد ٢-ص ٢٩٨ نقل از سياست وحسينيه )

علامه شهرستانی

آیت الله العظمی سید هبت الدین شهرستانی

آیت الله شرستانی کی آلیفات میں سے آپ کی ایک بلند پاید تالیف نفت الله الحسین کے نام سے مشہور ہے۔ آپ کی اس کتاب کے بارے میں آیت الله هی محمد حسین کاشف الغطاء لکھتے ہیں:

" یہ کتاب صرف اس زمانے کے لئے نہیں بلکہ یہ وہ کتاب ہے جو رہتی دنیا

تک ہمیشہ افکار کو جلا اور عزم و ارادہ کو نشاط بخشتی رہے گی۔"

آیت الله شرستانی این اس کتاب میں (ص سایر) فرماتے ہیں:

"امام حین کا اہل کوفہ کی دعوت پر لبیک کمنا اور اپنے ابن عم حضرت مسلم بن عقیل کو بیعت کے لئے ان کی طرف بھیجنا اس بات کی دلیل ہے کہ آپ نے اپ آپ کو منصب خلافت کے لئے پیش کیا۔ اگر کوئی شخص یہ کے کہ امام نے خود کو منصب خلافت کے لئے پیش کیا تو یہ بات نہ امام حسین کی شخصیت سے متصادم ہے اور نہ آپ کے مؤقف سے۔ اس وقت عالات اس نیج پر پہنچ کیا تھے کہ امام حسین پر واجب تھا کہ وہ قیام کریں اور قیام کے لئے جن شرائط اور جس اہلیت کی ضرورت ہے وہ سب امام حسین میں بدرجہ اتم موجود تھیں۔"

ہے سے خلافت کا ہرگز اہل نہیں تھا۔ کتب قِواری اس کے فسق و فجور کی واستانوں سے بھیلیا تھا 'شراب پیتا تھا اس کے نزدیک حرام و حلال کی کوئی تمیز نہیں تھی۔

یزید کافت و فجور میں غرق رہنا ایک طرف 'وہ تو کی لحاظ ہے بھی خلافت کا حقد ار نہیں تھا۔ نہ اہلیت کی بنا پر اور نہ ہی کسی وصیت اور وراثت کی بنیاد پر 'کیونکہ اس کے باپ نے اس منصب پر مکرو فریب 'جرود حمکی اور رشوت کے ذریعہ قبضہ کیاتھا اور لوگوں سے زبردستی اور جراً بیعت لی تھی۔ چنانچہ جب طلات اور واقعات اس نہج پر ہوں تو امت کے ہر فرد پر واجب ہے کہ وہ ظالم اور غاصب خلیفہ کو اس منصب سے ہٹائے۔

چنانچہ پیفیراکرم نے فرمایا کہ "اگر کوئی مخص ظالم و جابرها کم کے خلاف

قیام کرے اور وہ جابر سلطان اس امرو نمی کرنے والے مخص کو قتل کردے تو اس مخص کا درجہ وہی ہے جو پیغیبر اِکرم کے چچا امیر حزہ کا ہے جو کہ سید الشداء ہیں۔"

امام حسین علیہ السلام خود بھی اینے اس حق سے آگاہی رکھتے تھے اور آپ کے جدرسول 'یدر (علی مرتفنی )اور بھائی (جس مجتبی )نے بھی آپ کو آگاہ کیا تھا کہ تناوہ خود (امام حسین )مسلمانوں کے امام ہیں اور کوئی دوسرا امام مسلمین بننے کا حق نہیں رکھتا۔ اس کے علاوہ حق کی آواز بلند کرنے والے وہ تمام افراد جو تقیۃ کے بردے میں چھیے بیٹھے تھے وہ سبھی امام حسین ہی کو خلیفت المسلمین سمجھتے تھے ۔۔۔ اگر امام حسین کے علاوہ کسی مخص میں خلیفہ المسلمين بننے كے لئے تمام شرائط و الميت موجود ہوتيں اور كوئي دوسرا شخص اس منصب پر حق جمّا تا تو کیاوہ اپنے حق (لیعنی اس منصب) کارعویٰ نہ کر تا؟ امام حسین علیه السلام کو آب ی جدرسول اکرم "پدر علی مرتفعی آب الله کی مادر گرامی جناب فاطمہ زہرا سلام اللہ علیها اور آپ کے بھائی امام حسن مجتبی ا سب نے خبردی تھی اور خود امام حسین مجھی ذاتی طور پر خوب جانتے تھے کہ آپ شہید ہو جائیں گے 'چاہے آپ' بیعت کریں یا نہ کریں۔ تو الی صورت میں کہ جب حتى طورير آپ كوعلم تفاكه آپ شهيد ہو جائيں كے تو پھركيوں نه آپ ان اعلیٰ مقاصد کی راہ میں کہ جن میں شریعت کی بقا و دوام مضمر ہو کام آنے کو ترجيح دييتي

الم حسین کی خدمت میں عراق سے جو ہزارہا خطوط روانہ کئے گئے ان ہے جو ہزارہا خطوط روانہ کئے گئے ان ہے۔ ہماری سب میں تحریر تھا کہ "یابن رسول اللہ! ہمارے لئے کوئی امام نہیں۔ آپ ہماری

طرف تشریف لائیں۔ بزید فائن و فاجر ہے ہماری گردنوں پر اس کی کوئی بیعت نہیں۔ آپ طلد تشریف لائیں۔ اگر آپ تشریف نہیں لائے تو ہم آپ کے جد رسولِ اکرم کے سامنے شکایت کریں گے۔"

ان تمام ندکورہ بالہ صورتوں کو لکھنے کے بعد آیت اللہ شرستانی لکھتے ہیں کہ اگر کسی کے پاس خلافت کے لئے تمام تر صلاحیت موجود ہو اور قیام کے لئے یہ تمام شرائط موجود ہوں تو اس کے قیام کرنے میں اعتراض کی کیا گنجائش رہ جاتی ہے؟

## آيت الله سيد نعمت الله الجزائري (المتوفى سنه ١١١٢ جري)

آپ فرماتے ہیں کہ:

"بعض جابل افرادیہ کہتے ہیں کہ امام حسین "یہ جانتے ہوئے کہ شہید ہو جائیں گے عراق کی طرف کیوں گئے جبکہ یہ اپنے نفس کو ہلاکت میں ڈالنے کے مترادف ہے۔ اس کاجواب یہ ہے کہ "اگر امام کو انصار و اعوان میسر آجائیں تو امام پر جماد واجب ہو جاتا ہے۔" اس گمان کے تحت کہ لوگ ان کا ساتھ نہیں دیں گے انبیاء ہی جماد ترک نہیں کرسکتے۔ چنانچہ انبیاء یہاں تک کہ اولوالعزم پیغیروں کو بھی طرح طرح کے مصائب کا سامنا کرنا پڑا لیکن انہوں نے قیام کیا۔ کیونکہ اتمام ججت کرنا ضروری ہے۔

بالكل أى طرح امام حسين كے لئے اتمام جمت كرنا ضرورى تھا۔ علم امامت كے تحت كرنا ضرورى تھا۔ علم امامت كے تحت كسى غيبى واقعہ كاعلم ہونا اپنى شرى ذمة دارى كو پوراكرنے ميں مانع نہيں ہوسكتا۔ چنانچہ امام حسين كوظا ہرى حالات و مشاہدات كى بنياد پر اپنے

مرتضیٰ مطریؓ کے سرہے۔ نفت ِ امامؓ کے معمد کو حل کرنے میں آپ کاجو کردار ہے کی اور کا نہیں۔ آپ ماہیّت قیام امام کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

"جس طرح دوسرے طبیعی اور اجماعی حوادث وجود میں آنے کے لئے علّب فاعلی اور علّب عالی کے محاج ہیں اس طرح قیام امام حسین بھی اس ضرورت اور اس قانون سے مشتنیٰ نہیں۔

قیام امام حسین کے تین عوامل ہیں۔

ا- روّبيت

۲- اہل کوفہ کی دعوت

m — امر بالمعروف اور نهي عن المنكر»

ان نکات کی وضاحت کرتے ہوئے آپ فرماتے ہیں کہ:۔

محض رقربیت ایک سلبی عمل ہے بینی بیعت کا انکار کرنے کے بعد کی اور رو عمل کا اظہار نہ کرنا ایک سلبی موقف ہے۔ مثال کے طور پر اگر امام بنی امیہ کی طرف سے بزید کی بیعت کے مطالبہ کا نفی میں جواب دے کر خاموش بیشہ جاتے تو ایک سلبی مؤقف ہو تا۔ للذا اگر آپ محض بیعت بزید کو مسترد کرنا چاہتے تھے تو یہ عمل انجام وینے کے بعد خاموشی سے کمی طرف نکل جاتے۔ جیساکہ بعض لوگوں نے آپ کو مشورہ بھی ویا تھا کہ "آپ کمیں دور چلے جائیں جیس کے درول میں چھپ جائیں۔ اگر امام محض اس سلبی مؤقف پر اکتفا کرنا چاہتے تھے تو ان لوگوں کا یہ مشورہ صائب تھا کیونکہ مطالبہ بیعت کو مسترد کر کے آپ نے اینا یہ مقصد حاصل کرلیا تھا۔ "

وظیفہ شری کو بجالانا اور اتمام جمت کرنا واجب تھا۔ جیساکہ پنیمبر اکرم اپنے علم نبوّت سے غیبی حقائق سے واقفیت کے باوجود فریقین کے درمیان کسی نزاع کا فیصلہ ظاہری شواہدیر کرتے تھے۔"

"اہلِ کوفہ کی ایک بردی تعداد کی مدوو نصرت کے وعدہ کے بعد بھی اگر امام حسین ایزید کے خلاف قیام نہیں کرتے تو اہلِ کوفہ پر اتمام جب نہیں ہو پاتی اور یہ مسئلہ بھیشہ کے لئے مشکوک ہو کررہ جا تاکہ امام نے انصار و اعوان کی قلت کی بنیاد پر قیام نہیں کیایا وہ بزید کی حکومت کو جائز سبجھتے تھے اس سے راضی تھے۔ چنانچہ سابقہ خلفاء کے دور میں حضرت علی کے خاموش رہنے کو مخالفین آج تک ہمارے لئے جبت قرار دیتے ہیں اور حضرت علی کی خاموش کی ہے تعبیر کرتے ہیں کہ اگر علی ان کی حکومت سے راضی تھے اور کہتے ہیں کہ اگر علی ان کی حکومت سے راضی تھے اور کہتے ہیں کہ اگر علی ان کی حکومت سے راضی نہیں تھے تو پھر ان کو ان خلفاء کے خلاف جنگ کرنے سے کون ساام میسین نے اپنا حق طلب کیاتو امام کو کتنی مصیبتیں اٹھانا براس۔

اگر کوئی کے کہ جس طرح امام حسن نے معاویہ کے ساتھ صلح کرلی امام حسن نے معاویہ کے ساتھ صلح کرلی امام حسن نے برید کے ساتھ کیوں صلح نہیں کی تو اس کا جواب یہ ہے کہ مومن ایک سوراخ سے دو بار نہیں ڈسا جا سکتا۔ امام حسن نے معاویہ سے صلح کی تو معاویہ نے آخر میں کتناوہوکہ دیا یماں تک کہ آپ کو زہر سے شہید کروایا۔" معاویہ نے آخر میں کتناوہوکہ دیا یماں تک کہ آپ کو زہر سے شہید کروایا۔" (انوار نعمانیہ ج سے ص ۲۳۸)

حضرت آیت الله شهید مرتضی مطهری

امام حسین کے قیام کے مختلف زاویوں کی موشگافی کا سرا در حقیقت شہید

1914

اہل کوفہ کی دعوت امام کو حرکت میں لائی۔" آپ مزید فرماتے ہیں کہ:

"قیام الم حسین کا تیبرا عال امر بالمعروف اور نبی عن المنکر ہے۔ گویہ بیان (کہ میں امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کرنا چاہتا ہوں) امام سے رقبیت کے بعد صادر ہوالیکن امام کے قیام کاسب سے بڑا عال امر بالمعروف اور نبی عن المنکر ہے۔ اگر بنی امیّہ آپ سے بیعت طلب نہ بھی کرتے تب بھی آپ قیام کرتے۔ اندا یہ کہنا صحیح نہیں ہے کہ چونکہ انہوں نے بیعت طلب کی اس لئے امام نے قیام کیا۔ اگر اہل کوفہ آپ کو دعوت نہ دیتے تب بھی آپ بنی امیّہ کے خلاف فریضة امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کی روسے قیام ضرور کرتے۔ "

رسالة الثقلین)

#### آيت الله شهيد سيد محمد بإقرالصدر

شہید سید محمد ہاقر الصدر ؒنے امام حسین ؑکے قیام کے بارے میں سید مرتصنی علم المدی اور سید ابن طاؤس کی آراء پر تبصرہ کرتے ہوئے اپنا نظریہ پیش کیا اور فرمایا:

"سيد ابن طاؤس نے اپی تالف لوف فی القل التفوف ميں فرمايا ہے كه "شخقيق كے بعد ہم اس نتیج پر پہنچ ہیں كہ امام حسين اپنے انجام كار سے واقف تھے أب شمادت ہى كے لئے جا رہے تھے اور يمی ان كی شرعی ذمة دارى تھى۔"

"سيد ابن طاؤس اين معاك لئ ان اخبار و روايات كو پيش كرتے بين

قیام امام کے دوسرے عامل کے بارے میں شہید کہتے ہیں کہ:
"دوسرا عامل اہلِ کوفہ کی دعوت ہے۔ کوفہ سے ایک دو آدمیوں نے امام کو دعوت نہیں دی بلکہ بارہ ہزار سے زیادہ افراد نے امام کو کوفہ آنے کی دعوت دی شی ۔ اہلِ کوفہ نے اپنے خطوط میں لکھا تھا کہ ہم پوری استعداد کے ساتھ آپ کے ساتھ ہیں 'وقت آ چکا ہے کہ ہم آپ کے ساتھ قیام کریں۔ ہم سب آپ کے ساتھ قیام کریں۔ ہم سب آپ سے تعاون اور آپ کی مدد کے لئے آمادہ ہیں۔"

"دوسرے لفظوں میں گویا امت بزید کے خلاف قیام کے لئے آمادہ ہوگئی سے۔ ان کو اب بس اپنی رہبری کے لئے ایک قائد و رہبر کی ضرورت تھی۔ للذا انہوں نے امام کو لکھا کہ "ہمارے لئے امام نہیں ہے "آپ تشریف لائیس گے تو ہم زیادہ متحد اور منظم ہو جائیں گے۔" اس وعوت سے امام پر ججت تمام ہو گئی 'اب یہ گنجائش نہیں تھی کہ امام "یہ فرماتے کہ میرے پاس انصار واعوان نہیں ہیں۔ اب امام "ان کی وعوت کو رد نہیں کر سکتے 'اگر رد کریں تو آنے والی تاریخ کو امام کیا جواب دیں گے۔ للذا امام "نے ان کی وعوت پر لبیک کما اور پوچنے والوں کے جواب میں آپ فرماتے تھے کہ اہلِ کوفہ نے جھے وعوت دی ہے۔ یہ ان کے خطوط ہیں۔"

شهید مطری فرماتے ہیں کہ:

"روِبیت یعن امام کایزیدی بیعت کو مسترد کرنے کا عمل گویا امام کی طرف سے خود اس منصب (خلافت) کا سزاوار اور حقد ار ہونے کا اعلان ہے اس روِ بیعت کے بعد اہلِ کوفد نے آپ کو کوفد آنے کی دعوت دی۔ چنانچہ روِبیعت کا عمل پہلے ہے اور اہلِ کوفد کی دعوت بعد میں۔ اس لئے یہ نہیں کما جا سکتا کہ

شرائط کی آمادگی سے انکار کر سکتے ہیں اور نہ ہی اس سے انکار کیا جا سکتا ہے کہ شمادت کا اختال تھا۔

خلاصہ بید کہ شہید صدر کی نظریس خواہ امام قیام حکومت کے لئے نگلے تھے یا شمادت کے لئے نگلے تھے یا شمادت کے لئے 'اس سے فرق نہیں پڑتا۔ کیونکہ دونوں کامقصد ایک تھا یعنی قیام حکومت اللی اور فاسد حکومت کے خلاف انسانی ضمیر کو جنجھوڑنا۔"

(رسالہ ثقافت اسلامیہ شارہ نمبر ۴۲ – ص ۱۱)

#### آیت الله حسین علی منتظری

حکومتِ اللی کی ضرورت کے ثبوت میں بہت سے دیگر دلائل کے علاوہ بنید کے خلاف الم حسین کے قیام کو دلیل قرار دیتے ہوئے آیت الله منظری اپنی کتاب ولایتِ فقیہ جلد اول صفحہ ۲۰۵ پر فرماتے ہیں۔:

"امام حسین مارے نزدیک امام معصوم ہیں ان کا ہر عمل ہمارے لئے جست ہے کیونکہ امام وہی ہوتا ہے جس کی اتباع اور اقدا کی جائے اور جس کی اتباع اور اقدا کی جائے اور جس کی اتباع اور اقدا کی جائے اور جس کی البات پر عمل کیا جائے ۔ امام حسین نے یزید کے خلاف اپنے قیام کے اہداف کو اپنے ایک خطبہ میں پنجبڑکی اس مدیث کو بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ ۔:

" اگر کوئی محض کسی جابر سلطان کو حرام خدا کو حلال اور حلالِ خدا کو حرام کرتا ہوا در بندگانِ خدا پر ظلم و ستم کرتا ہوا در بندگانِ خدا پر ظلم و ستم کرتا ہوا دیکھیے اور اپنے قول و فعل کے ذریعہ اسے نہ روکے تو خدا پر واجب ہے کہ وہ اس مخص کو جنم میں داخل کردے "۔

(اس خطبے کو طبری اور ابن اثیر دونوں نے اپنی تاریخ میں نقل کیاہے )

جن میں امام حسین کی شماوت کی خبریں نقل ہیں اور فرماتے ہیں کہ "بعض لوگ شماوت کی سعاوت سے نا آشنا ہونے کی بناء پر امام کے اس اقدام کو اپنے نفس کو ہلاکت نفس کو ہلاکت میں ڈالنے کے متراوف قرار دیتے ہیں اور اپنے نفس کو ہلاکت میں ڈالنا ہمیشہ حرام نہیں کبھی ہیہ ایک فوز و سعادت کا درجہ رکھتا ہے۔ ""پھر اس کے گواہ کے طور پر سیدیہ آیت پیش کرتے ہیں کہ:

"فتو بو االی بار نکم فاقتلو النفسکم"

اس کے بعد شہید صدر علامہ مرتصنی علم الهدیٰ کی رائے نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ:

(علامہ مرتضیٰ علم المدیٰ کی رائے ہم گزشتہ صفحات پر نقل کر پچکے ہیں۔)
"دونوں نظریات ہیں وا تعیت اور حقیقت بھی ہے اور خطاء واشتباہ بھی۔ شہیدِ صدر سیدابن طاؤس کی رائے کے بارے ہیں کہ جنہوں نے شہادت ہی کو امام حسین کا ہدنہِ اصلی قرار دیا ہے۔ فرماتے ہیں کہ امام حسین کا خروج حکومتِ اللی کے قیام کے لئے تھا۔ فاسق امُوی نظام کے خلاف قیام کے لئے نکلنا ائمہ کے زردیک ایک مسلم حقیقت رہی ہے۔ کوئدہ حکومتِ اللی کے قیام کی ضرورت تمام ائمہ کی رگ و ہے ہیں جاری ہے۔ اور آپ کی تمام مشکلات و پریشانیاں اس میں مضم ہیں۔ در حقیقت امام کی شہادت اور قربانی کا مقصد احیا ہے دین اسلام اور اس کا دفاع کرنے کے لئے جماد کی راہ کو ہموار کرنا تھا۔

جمال تک سید مرتفئی علم المدیٰ کی رائے ہے کہ "امام اپنی کامیابی پر بالکل مطمئن نکلے تھے تو یہ حقیقت ہے اور شمادت کا کوئی اخبال نہ تھا" یہ اس واقعہ کے سلسلے میں وارد نصوص کے خلاف ہے۔ ان کی رائے کے حوالہ سے نہ ہم

اس کے علاوہ آیت اللہ منتظری امام حسین کے اس خطب کو جو آپ نے نے مقام ذی حمر پر دیا طبری سے نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ ۔۔
" امام حسین پینیم اکرم کی پاکیزہ عترت ہیں 'پینیم نے ان سے تمک کرنے کا حکم دیا ہے للذا اس بنا پر اگر چہ امام کا قول اپنی جگہ پر خود جمت ہے لیکن اس کے باوجود پزید کے خلاف اپنے قیام کے عمل کی سند میں پینیم کی اس خدیث کو بیان فرمایا "۔

آپ لکھتے ہیں کہ:۔

"اس حدیث سے ظاہر ہے کہ ایسے حالات میں قیام کرنا صرف امام حسین" کی ذمتہ داری نہیں بلکہ ہر فرد مسلمان کی ذمتہ داری ہے ۔" آپ لکھتے ہیں کہ:۔

" کیا اس دور میں ایسے افراد موجود نہیں ہیں کہ اسلام کے نام پر حکومت کررہے ہیں اور یزید کے نقشِ قدم پر گامزن ہیں"۔

## آيت الله محمه حسين فضل الله

آپ فرماتے ہیں کہ بعض لوگوں کے ذہن میں یہ سوال آتا ہے کہ امام حسین علیہ السلام اپنی شمادت کے بارے میں آگاہ تھ یا نہیں۔ اگر علم و آگاہی رکھتے ہوئے انہوں نے قیام کیا تو کیا آپ کا یہ اقدام عقل و شرع کے لحاظ سے جائز ہے ؟ کیا یہ اپنے نفس کو ہلاکت میں ڈالنے کے مترادف نہیں ؟
اس بارے میں بعض علاء کے جواب کو غیر صحیح قرار دیتے ہوئے آیت اللہ

اس بارے میں بعض علاء کے جواب کو غیر صحیح قرار دیتے ہوئے آیت اللہ فضل الله لکھتے ہیں کہ کچھ علاء نے اس کا یوں جواب دیا ہے کہ دو ائمہ علیم

السلام كيلئے بعض مواقع پر خاص وظيفہ ہوتا ہے ----خود ائمہ جانتے ہیں السلام كيلئے بعض مواقع پر خاص وظيفہ ہوتا ہے ----خود ائمہ علوم ياامام كے كاموں ميں دخل دينے والے ہم كون ہوتے ہیں كہ ان كے وظيفہ اور ان كى ذمة دارى كا تعین كریں اور ان كیلئے تھم شرى ہیان كریں ؟وہ خود اعرف ہیں "-

آ کے چل کر آپ فرماتے ہیں:

"علاء كابيه جواب اوّل تو شافی نهيں اور قانع اور مطمئن نهيں كريّا - كيول کہ اگر ہم امام کے وظیفہ شرعی کو اپنے سے جدا کریں اور ان کی تکلیف شرعی کو انی سمجھ سے بالا قرار دیں تو کسی بھی ظالم وجابر کے خلاف خطرے کی حالت میں قیام کرنے کا ہمارے لئے جواز نہیں رہتا ایس صورت میں قیام کا جواز ہمارے لئے مشکوک اور غیرمعلوم رہتا ہے۔ کیوں کہ امام ایک خاص حکم رکھتا ہے اور وہ خاص تھم ہمارے لئے نہیں۔اس لئے اس سوال کے جواب کو ہمیں کسی اور زاویہ سے دیکھنا ہوگا۔وہ زاویہ یہ ہے کہ کیا امام حسین کا قیام بنی امتے کے دباؤ' گھیراؤ اور محاصرہ سے متاثر ہوکر وجود میں آیا ہے ؟کیا آمام خود اپنی طرف سے مثبت اقدام كاكوئي اراده نهيس ركھتے تھے بلكه ذاتى اور خاندانى شرافت وعزت کے وفاع کیلیے آپ نے قیام کیا ؟یا اس وقت کے اسلامی معاشرے میں جو مالات اور واقعات رونما ہوئے تھے عظیفہ کے غیر اسلامی اعمال اور امت یر ہونے والے ظلم و تشد و کو دیکھ کرامام نے قیام کیا ؟اس صورت میں اسلام اور مسلمانوں کے لئے جو خطرات درپیش تھے ان کودفع کرنا اس بات پر موقوف تھا کہ امام اپنے قیام کو اپنی زاتی خصوصیات کی بنیاد پر قائم نہ کریں بلکہ وہ امت کو یہ باور کرائیں کہ جو حالات اور شرائط پیدا ہوئے اور پیش آئے ہیں وہ اسلام اور

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

## آیت الله ناصر مکارم شیرازی

امام حسین علیه السلام نے مکہ میں جو خطبہ دیاس کی تفیہ کرتے ہوئے آیت اللہ ناصر مکارم شیرازی اپنی شرح کے سفحہ ۳۸ پر فرماتے ہیں:
" اگر چہ امام کے اس خطبہ سے بہ ظاہریہ معلوم ہو تاہے کہ آپ کا یہ سفر' سفر شہادت ہے سفر حصولِ حکومت اور دنیاداری نہیں "۔
لیکن شرح کے اس صفحہ پر وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

لیکن شرح کے ای صفحہ پر وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

" امام کا اصل پروگرام حکومتِ اسلامی کی تشکیل کرنا نیز منافقین سے قرآن اور اسلام کو محفوظ رکھنے کے لئے ان کے ہاتھوں کو قطع کرنا تھا۔ایباکرنا امام کا ایک حتمی وظیفہ اور ذمہ داری تھی۔ لیکن امام جانتے تھے کہ یہ امر (یعنی اسلامی حکومت کی تشکیل نیز قرآن اور اسلام کو منافقین کے دستبرد سے محفوظ رکھنا) ظاہری کامیابی پر مخصر نہیں بلکہ اس مقدّس ہدف تک پہنچنے کے لئے آپ اور آپ کے افسار واعوان کے شمادت کی راہ سے گزرنے کے علاوہ کوئی جارہ نہیں "۔

#### حفرت آیت الله سید علی خامنه ای

عاشورہ حمینی ہمیں جو درس دیتا ہے اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے حضرت آیت اللہ سید علی خامنہ ای فرماتے ہیں:

" پہلی تعلیم جو عاشورہ حینی دیتا ہے وہ یہ ہے کہ دین کے لئے قرمانی دیتا ہو اجب ہے۔ ہم پر واجب ہے کہ کسی بھی چیز کو خاطر میں لائے بغیر قرآن کی راہ میں قیام کریں اور تمام مسلمان مرد عورت 'جوان 'بو ڑھے 'عام وخاص غرض ہر

مسلمانوں کا مسئلہ ہے اور ان حالات سے نمٹنا اور ان کو دفع کرنا قوت اور قدرت کا متقاضی ہے اس لئے اس سلسلہ میں امت کا حرکت میں آنا ضروری ہے ۔ لندا امام نے اپنے قیام و شفت کی بنیاد اس عنوان کو قرار دیا جس میں امت اور امام برابر کے شریک ہیں ۔ امام چاہتے تھے کہ امت مسائل کو سمجھ کر اور درک کرکے آپ کی اطاعت کرے ۔وہ عنوان ہے امر بالمعروف اور نمی عن المنکر۔ چنانچہ آپ نے مدینہ سے نکلتے ہوئے فرمایا کہ "میں امربالمعروف اور نئی عن المنکر کیلئے نکل رہا ہوں "۔

آپ نے لشکر حسے فرمایا:

" جو مخص کسی ظالم و جابر سلطان کو حرامِ خدا کو حلال اور حلالِ خدا کو حرام کرتا ہوا دیکھیے اور دیکھنے کے بعد قیام نہ کرتا ہوا دیکھیے اور دیکھنے کے بعد قیام نہ کرے تواس کا ٹھکانہ جنم ہے "۔

امام نے یہ عنوان پیش کرکے امت پر واضح کیا کہ آپ کا قیام مخصی اور ذاتی افتدار کیلئے نہیں ۔ پہنچ بی امیہ کی طرف سے کی ذات کیلئے نہیں ہے بلکہ یہ اسلام اور مسلمانوں کا مسلمہ ہے۔ لنذا تمام امت پر فرض ہے کہ وہ قیام کرے۔

آپ نے اپنے ایک خطبہ میں فرمایا:
"کیا تم نہیں دیکھ رہے کہ حق پر عمل نہیں ہورہا اور باطل سے لوگ باز
نہیں آرہے"۔
( نقل از رسالۃ الحسین شارہ اول ص ۱۵)

فخص حق کی راہ میں صف باندھ کر کھڑا ہوجائے۔ کربلانے یہ ثابت کردیا کہ رشمن ظاہری طور پر کتنا ہی طاقتور کیوں نہ ہو لیکن وہ جب بھی حق کے مقابلہ میں آیا ہے پاش پاش ہوجاتا ہے۔ چنانچہ اسرانِ عاشورا کے بیکس و ناتوان قافلہ کے سامنے بنی امیہ (کی طاقتور حکومت) ذلیل و عاجز ہو کر رہ گئی اور کوفہ مشام اور مدینہ میں بنی امیہ کو ذلت و خواری اور خجالت کا سامنا کرنا پڑا۔ یمال تک کہ قیام حینی کے مقابلہ میں بنی امیہ کی سلطنت اپنے انجام کو پینی۔

عاشورانے ہمیں یہ بھی سکھایا ہے کہ حق کی راہ میں نگلنے والے انسان کو بھیرت ہیں رکھتے وہ جلدی دھوکا بھیرت ہیں رکھتے وہ جلدی دھوکا کھا جاتے ہیں۔ جیسا کہ بہت سے افراد جو دینی رسومات کے اگر چہ پابند سے لیکن بھیرت نہ رکھنے کی وجہ سے انہوں نے دھوکہ کھایا اور دھوکہ کھا کر بزیدی لشکر میں شامل ہوگئے "۔

عاشورا حینی کی دوسری اہم تعلیم کی طرف اشارہ کرتے ہوئے حضرت آیت اللہ خامنہ ای فرماتے ہیں:

" قیام امام حسین " سے دو سرا درس یہ ماتا ہے کہ امام حسین " نے تاریخ کے اس اہم موڑ پر اس نکتہ کو واضح کیا ہے کہ ایک فردِ مسلم پر جو وظائف ' ذمتہ واریاں اور مسئولیت عائد ہوتی ہے ان میں سب سے اہم امت کی قیادت اور رہبری کا مسئلہ ہے۔ آپ نے اس مسئلہ کو اس طرح پیش کیا جس طرح پیش کرنا چاہئے تھا یعنی جتنی اہمیت اس مسئلہ کو ملنی چاہئے تھی۔

امت اسلامی میں جو خامیاں اور نقاط ضعف دیکھنے میں آتے ہیں وہ سب امت ، تاکدین اور معاشرے کی برجستہ شخصیات کے اہم اور اساسی ذمتہ داریوں

کی بروقت تشخیص نہ کرنے کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں۔وہ اپنی ان واجب اور اہم مسئولیت کی تشخیص نہیں کرپاتے تھے جن کے حصول کے لئے ہر قتم کی قربانی دینا چاہئے تھی۔ یمال تک کہ اپنے فروعی مسائل میں بھی وہ اہم اور غیر اہم کی تشخیص نہیں کرتے تھے جب کہ ایک وظیفہ دو سرے وظیفہ سے چاہے وہ اصولی ہویا فروعی 'اہمیت کے لحاظ سے ایک فرق اور اقمیاز رکھتا ہے۔

الم حین ی جس وقت این نهفت کا آغاز کیا اور اس وقت کے معاشرے سے قیام کے لئے کہاتو انہوں نے منفی ردِ عمل اور عدم دلچیبی کامظاہرہ کیا کیوں کہ وہ لوگ سمجھتے تھے کہ اس وقت قیام کرنا سوائے مشکلات و مصائب کو وعوت دینے اور جان و مال کے زیاں کے پچھ نہیں ۔ان لوگوں نے معاشرے میں ان امُور کو فوقیت اور اہمیت دی جو شریعت میں ثانوی حیثیت رکھتے تھے۔ ان لوگول نے اسینے اساسی وظیفہ اور ذمة داری سے روگردانی کی اور اہم ترین واجبات يرعمل نهيس كياجو ان يرواجب تفا-جن لوگوں نے امام سے روگردانی کی وہ دین کی ظاہری رسومات اور ظاہری مسائل شریعہ کی پابندی کرتے تھے۔ ان لوگوں میں معاشرے کی بعض برجسته شخصیات بھی تھیں اور وہ اینے دینی واجبات پر عمل کرنے میں یوری طرح مستعد تھے لیکن انہوں نے نہ اپنی اساسی اور اہم شرعی مسئولیت کی تشخیص کی اور نہ ہی اینے زمانہ کے تقاضہ کو پیچانااور نه دشمن کو۔وہ لوگ اس وقت اپنے اساسی اور اہم ترین وظیفہ کو چھو ژکر ٹانوی وظائف میں مشغول رہے ۔ یمی مسلم بالکل اسی شکل و صورت میں آج بھی ہمیں در پیش ہے "۔

(رسالة الثقلين ،شاره ۵-ص ۱۲)

## حضرت امام خميني رضوان الله عليه

حضرت امام خمینی فرماتے ہیں:

"امام حسین علیه السلام نے حضرت مسلم ابن عقیل کو کوفہ بھیجا تا کہ لوگوں کو اپنی بیعت کے لئے دعوت دیں اور بنی امیّہ کی فائن حکومت کا خاتمہ کرکے مسلمانوں کے لئے اسلامی حکومت تشکیل دیں "۔

"اسلامی حکومت کا قیام منشاءِ اسلام ہے "ائمہ اطمار"کی تمناہ ۔ اصحاب رسول کی بھیشہ یہ آرزورہی کہ اسلامی حکومت قائم ہو"۔

"سیدالشداء حضرت امام حسین علیه السلام نے یہ جانتے ہوئے کہ آپ ایرید کو اقتدار سے نہیں ہٹا سکیں گے اور شہید ہوجائیں گے 'اس کی ظالم حکومت کے خلاف قیام کیا اور اس راہ میں شہید ہوگئے "

(كتاب واقعه كربلا-ص ١٣٣)

تبصره

ہم نے اس واقعہ کے فریقین کے نظریات کو بھی اس کتاب میں جمع کیا ہے اور ان کے نظریات کو بھی اس کتاب کی شخصیات کو بھی کہ جو فریق نہیں تھے۔ نیز دور اور قریب کی شخصیات کے نقطہ نظر کو بھی یہاں تحریر کیا ہے۔ لینی اس واقعہ کے ایک فریق بنی امیتہ اور ان کے حامی افراد اس سانحہ کو کیا رنگ دیتے تھے اور واقعہ کے دو سرے فریق امام حسین اور ان کے حامی افراد اور اصحاب امام اپنے قیام کے کیا اہدان و مقاصد بتاتے تھے ؟ واقعہ کی تفییر و شناخت میں اس وقت ہمارے لئے جو چیز مقاصد بتاتے تھے ؟ واقعہ کی تفییر و شناخت میں اس وقت ہمارے لئے جو چیز

معاون اور مددگار ثابت ہو سکتی ہے اور دلیل بن سکتی ہے وہ اس واقعہ کے بعد آنے والے جید اور برگزیدہ علماء و فقہاء اور دانشورانِ ملت ہیں۔ واقعہ کی عقیق و جبتو کرنے والوں اور حقائق کی عہ سک پینچنے کی جبتو کرنے والوں کی نظریں ان علماء ، فقہا اور دانشوروں پر مرکوز ہوتی ہیں کہ وہ اس واقعہ کی کیا تغیر کرتے ہیں ؟

ہم نے زیرِ نظر کتاب میں قدیم آیام سے لے کر موجودہ دور تک کے علاء اور دانشوروں (چاہے وہ شیعہ ہوں یا اہل سنّت) کی تفییر حتی عصرِ حاضر کے ولی امرِ مسلمین حضرت آیت اللہ سید علی خامنہ ای کے نظریات اور تفییر کو بھی قار کین کی خدمت میں پیش کیا ہے۔ ان تمام علاء 'فقہا اور دانشوروں کی سانحہ کریلا کی تفییردو نکات پر مریکن ہے:۔

(۱) پہلا گتہ ہے کہ تمام شیعہ اور سی فقہاء اور دانشور اس بات پر متفق بیں کہ امام حسین نے برید کی حکومت کے خلاف قیام کیا ناکہ ظلم و جور کی بنیادوں کو ہلایا جاسکے اور خلافتِ اسلامیہ کو موروثی جاگیر بننے سے بچایا جائے۔

(۲) ووسرا نکتہ اس حکم کے بارے میں ہے کہ برید کے خلاف امام حسین کا قیام و خروج قرآن و سنت کی رو سے شرعاً جائز تھابا نہیں ؟اسلام اور مسلمین کی مصلحت میں تھایا نہیں ؟یہاں آکر ابنِ عربی محمی الدین خطیب ابنِ تیمیہ اور محمد خصری جیسے چند افراد نے دیگر علاءِ اسلام سے اختلاف کرتے ہوئے امام کے قیام و خروج کو غیر شرعی اور اسلام اور مسلمین کی مصلحت کے خلاف قرار دیا جیام و خروج کو غیر شرعی اور اسلام اور مسلمین کی مصلحت کے خلاف قرار دیا ہے اور این مقابلے نادی کی سند میں یہ لوگ ان روایات کو پیش کرتے ہیں جو بنی امیت ہے اور این حکومت کو بچانے کے لئے ابو ہریرہ مسمرۃ ابن جندب محودۃ ابن زبیر جیسے نے اپنی حکومت کو بچانے کے لئے ابو ہریرہ مسمرۃ ابن جندب محودۃ ابن زبیر جیسے

حدیث فروشوں سے جعل کروائیں۔ بید لوگ ان جعلی احادیث کے مقابلہ میں فی سبیل اللہ اور فی سبیل المستفعفین جماد کے بارے میں واضح قرآنی آیات اور مصدّقہ سینکروں روایات کو نظر انداز کرتے ہیں۔ ان آیات اور روایات کو نقل کرنے کی اس کتاب میں منجائش نہیں۔

امام حسین کے قیام و خروج کو غیر شرعی قرار دینے کے لئے اپنی سند میں بیہ لوگ ان چند صحابیوں کے مشوروں کو پیش کرتے ہیں جو ان لوگوں نے امام کو اس قیام سے باز رکھنے کے لئے دیئے تھے۔ صحابہ کے بیہ مشورے بھی نہ عقل و منطق کی کسوئی پر پورے اثرتے ہیں اور نہ تاریخی تھائق سے مطابقت رکھتے ہیں۔ عبداللہ ابن عمر کہ جس کے مشورے کو بیہ سند کے طور پر پیش کرتے ہیں کیا بیہ وہی عبداللہ ابن عمر نہیں جو یزید کی و لیعمدی کے اعلان پر معاویہ کی فرتمت کیا بیہ وہی عبداللہ ابن عمر نہیں جو یزید کی و لیعمدی کے اعلان پر معاویہ کی فرتمت کرتا ہے اور کہتا ہے کہ ۔:

"اے معاویہ! خلافت کے مسلم میں قیصرو کسریٰ کی سنّت پر مت چلو۔ باپ کے مرنے پر بیٹا اگر اس منصب کا حقد ار ہوتا ہے توسب سے زیادہ میں اس منصب کا حقد ار ہوں۔"

کل تک جویزید کی و لیعمدی کو ناجائز سمجھتا تھا اور اس و لیعمدی کے اعلان پر معاویہ کی فرتمت اور اس کو تنبیہ کر تا تھا آج کس منہ سے یزید کے خلاف قیام کو ناجائز قرار دیتا ہے ؟

کیا وجہ ہے کہ ابن تیمیہ 'ابن عربی وغیرہ خدا کی راہ میں امام حسین علیہ السلام کے قیام و جہاد کو تو غیر شری قرار دیتے ہیں جبکہ آپ کا قیام آیات قرآنی کے تحت فی سبیل اللہ اور فی سبیل المستفعفین تھااور اپنے جد پیغیراکرم'کی سنّت

کے عین مطابق تھا۔ لیکن اہام کی نفرت سے منہ موڑنے اور خداکی راہ میں جہاد سے اعراض کرنے والے عبداللہ ابن عمر کی فدمت نہیں کرتے ؟کیا عبداللہ ابن عمر قرآن اور سنّت کا زیادہ درک رکھتا تھایا وہ حسین کہ جس نے آغرشِ نبوّت میں تربیت بائی اور اس گھرمیں آئکھ کھولی جہاں قرآن نازل ہوا؟

ابن تیمیہ اور ابن عربی وغیرہ یہ تو کتے ہیں کہ امام حمین نے عبداللہ ابن عمر کامشورہ نہ مان کر غلطی کی اور اس کے مشورہ کے خلاف قیام و خروج کیالیکن یہ کیوں نہیں گئے کہ عبداللہ ابن عمرنے امام حمین کی دعوت کو مسترد کرکے اور ان کی نصرت سے منہ موڑ کر غلطی کی اور خدا اور رسول کے فرمان کی خلاف ورزی کی۔

ہمیں ابن تیمیہ ابن عربی اور محی الدین خطیب جیسے لوگوں سے شکایت نہیں کیونکہ ان کی اہل بیت سے دشمنی کوئی ڈھکی چھپی بات نہیں لیکن شکوہ ہے تو اپنے ہی ان دوستداران اور عزادارانِ حسین سے جن میں بہت سے خطیب و مقرر بھی ہیں جو اہام حسین کے تمام خطبات و ارشادات کو پس پشت ڈال کر اصحابِ حسین اور برے برے مراجع عظام کی آراء کو نظرانداز کر کے دال کر انشور اور دیگر علاء کے خیالات سے اعراض کرتے ہوئے یہ کتے ہیں کہ امام حسین نے برید کے خلاف قیام و خروج نہیں کیا کیوں کہ حکومتوں کے خلاف قیام و خروج نہیں کیا کیوں کہ حکومتوں کے خلاف قیام و خروج نہیں کیا کیوں کہ حکومتوں کے خلاف قیام و خروج نہیں کیا کیوں کہ حکومتوں کے خلاف قیام و خروج نہیں کیا کیوں کہ حکومتوں کے خلاف قیام

ہم آخر میں اپنے تمام قار کین سے التماس کرتے ہیں کہ وہ جوتوانائیاں حسین کے نام پر صرف کرتے ہیں انہیں حسین کے اہداف و مقاصد کے فروغ پر صرف کریں۔ ابن تیمیہ مخضری اور ابنِ عربی کی فکر کی ترویج اور فروغ پر نمیں۔

14

1+4

س)- اپنی بات پر قائم نہ رہنا 'حاکم کے خلاف بغاوت کرنا 'اہلِ کوفہ کاشیوہ بتاتے ہیں۔

(٣)۔ کمتے ہیں کہ پوری تاریخ میں اہل کوفہ عاکم کے خلاف بغاوت کرتے رہے ، وہ کی سے راضی نہ ہوئے۔ چنانچہ تاریخ میں وارد ہے کہ کوفہ کے فاتح اور مؤسس ابن و قاص جس نے اس شرکو بسایا اس کے بارے میں اہل کوفہ نے حضرت عمرسے شکایات کی کہ سعد ابن و قاص اچھی طریقے سے نماز نہیں پڑھتا ہے۔ اسکی جگہ جلیل القدر صحالی عاریا سرکو حاکم بنایا تو عمار کی شکایت کی 'ان کی جگہ ابو موسیٰ اشعری کا تقرر کیاتو کما کہ جمیں موسیٰ کی ضرورت نہیں اسے نکال دو۔ اس پر حضرت عمر نے نگ آکر کما کہ یہ لوگ کسی حال میں خوش نہیں۔ اگر کسی قوی کو مقرر کرتا ہوں تو یہ لوگ شدت کی شکایت کرتے ہیں۔ اور اگر نرم دل کا تقرر کرتا ہوں تو اسے کزور بتا شکای کہ کیا کروں ۔

(۵)۔ تنا تاریخ نگار اور تجزیہ نگاروں نے اہلِ کوفہ کے غدر کے بارے میں بات نہیں کی بلکہ امیرالمومنین امام علی علیہ السلام کی اہلِ کوفہ سے شکایت اور ان کے غدر و پیوفائی کے بارے میں 'نبج البلاغہ بھری ہوئی ہے۔

ا)۔ عقیلہ قریش جناب زین جب بازار کوفہ پنچیں تو آپ نے اللی کوفہ کو اللی غدر کمہ کر مخاطب کیا اور کما: "اے اللی کوفہ!تم اس بوڑھی کی ماند ہوجو دھاگا بنتی اور تو ڑتی رہتی ہے۔"

#### کوفہ کے انتخاب کی وجہ ————

جب مکہ میں اہام حسین کو بنی امت کی سازش کی خبر ملی کہ یزید نے حاجیوں کے بھیں میں ایسے افراد کو بھیجا ہے جو دورانِ حج آپ کو گر فتار کرلیں گے یا قتل کردیں گے نو آپ نے مکہ سے نگلنے کاارادہ کرلیااور کہاکہ مکہ سے ایک یادو بالشت باہر قتل ہوجانا میرے گئے بہتر ہے ۔ یہ بات ثابت کرتی ہے کہ اہام میں لئے مکہ جائے امن نہیں رہا تھا للذا آپ نے مکہ جلد از جلد چھوڑنے کا فیصلہ کیا۔

اس تاریخی حقیقت کو تسلیم کرنے کے بعد ذہن میں چند اہم سوال ابھرتے ہیں کہ اب مکہ کے بعد امام کو کس طرف کارخ کرنا چاہئے ۔ آیا کوفہ کی طرف جائیں کہ جس کی خصوصیات اہلِ لغت اہلِ اصطلاح 'سیاستدان 'معاشرہ شناس ' اہلِ فرح بیان کی ہیں کہ ۔۔ اہلِ فرج بیان کی ہیں کہ ۔۔ اگر کسی کو زیادہ یوفا بتانا ہوتو کوفہ کی مثال دیتے ہیں ۔۔ اگر کسی کو زیادہ یوفا بتانا ہوتو کوفہ کی مثال دیتے ہیں ۔ (۱)۔ اگر کسی نے کسی مسئلہ میں تردد کیا یا پلٹا کھایا تو کوفہ کی مثال دیتے ہیں۔

میں تجزبیہ اور تحلیل کرنے کے لئے ہمیں چند چیزوں سے واقف ہونا ضروری ہے

- (۱)۔ کوفہ کا تاریخی پس منظر
- (r)- کوفه کا اجهامی پس منظر 'لینی معاشره کی ترکیب یا اجهامی تشکیل کیاتھی۔

#### كوفيه كاتاريخي بين منظر

جنگ قادسیہ سے فارغ ہونے کے بعد اشکر اسلام نے مدائن میں قیام کیا تو وہاں کی مٹی اور آب وہوا ان کے موافق نہیں آئی ۔وہ لوگ کمزور ہونے لگے الے چرول کے رنگ بدل گئے ۔خذیفہ یمانی نے حضرت عمر کو لکھا کہ مدائن کی مٹی 'آب وہواکی خزانی وناساز گاری کے سبب عربوں کے جسم خٹک ہورہے ہیں اور صحت خراب ہور ہی ہے ۔ حضرت عمر نے سعد ابن الی و قاص کو خط لکھا کہ سلمان فارس اور خذیفہ ممانی کو مامور کریں کہ وہ فوج کی سکونت کے لئے ایک الی جگیہ تلاش کریں جو بہتر ہو لیکن ہمارے اور اس جگہ کے ورمیان کوئی وریا حائل نہ ہو۔ سعد ابن الى و قاص نے ہدایت کے مطابق سلمان فارس اور خذیفہ ممانی کو اس کام پر مامور کیا ۔۔۔۔۔یہ دونوں بزرگ تلاش کرتے کرتے کوفہ ینچے - دونوں حضرات نے کونے کی سرزمین کو بہت بیند کیا اور اپی سواریوں سے اتر كرومال ير نماز يربى اور دعاكى "يا الله اس مقام كو جارے لئے بهترين قرار دے "اس کے بعد وہ دونول سعد ابن ابی و قاص کے پاس پنیج اپنی سروے ر پورٹ پیش کی اور جگہ کی تعریف کی ۔ان کی سہ باتیں سن کر سعد ابن الی و قاص

(2)۔ تنا اہل بیت ہی اہلِ کوفہ کی بے وفائی اور غدر سے ناراض نہ تنے بلکہ بنی امیّہ کے حکام بھی ان سے ناراض رہتے تھے۔ تجابت بن یوسف نے اہلِ کوفہ کو خطاب کرکے کما":یا اہل الشقاق والنفاق"

(۸)۔ معاویہ نے مرتے وقت اپنے بیٹے پزید کو وصیت نامہ میں کھاکہ اگر اہلِ عراق تم سے ہرروز حاکم بدلنے کے لئے کمیں تو بدل ویٹا کیونکہ ایک آدمی کو بدلنا آسان ہے بہ نسبت اس کے کہ ایک ہزار آدمی تمہارے خلاف تلوار اٹھائیں۔

لنذا اہل کوفہ کا غدر ، کر ، قلابازیاں ، حکومت کے خلاف اٹھنا 'سیاست ہیں دغابازی کی داستانیں کسی سے ڈھئی چھپی نہیں ۔ چنانچہ جن افراد نے امام کی خدمت ہیں اہل کوفہ کی بے وفائی 'غداری اور دھوکہ بازی کی داستانیں پیش کیس انہوں نے امام علیہ السلام کی معلومات ہیں کوئی اضافہ نہیں کیا۔ کیونکہ سے سب امام کا آنکھوں دیکھا ہے ۔ وہ مصیبتیں جو اہل کوفہ کی طرف سے امام نے اٹھائیں ان مصیبتوں پر شاید آنسو بھی خشک نہ ہوں ۔ کوفہ کی بے وفائی کے بارے میں امام کے علم غیب کی باتیں کرنا کہ آپ وہاں کے لوگوں کی خصلت کے بارے میں میں جانتے تھے یانہیں بے سود ہے ۔ غیب کی بات وہاں ہوتی ہے جمال کوئی آئن ہو۔

ان تمام حقائق کو سامنے رکھنے کے بعد یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخریہ سب تلخ باتیں 'ذمت کی کمانیاں صرف اور صرف اہلِ کوفہ کے بارے میں کیول کیایہ تمام بری باتیں صرف کوفہ کے معاشرہ میں پائی جاتی تھیں ؟۔اس بارے 111

#### کوفیہ کا اجتماعی نیس منظر

۲۰ ہجری کوفہ میں رہائش پذیر فوجیوں کی تخواہوں کے لئے کوفہ کو سات حصوں میں تقسیم کیا گیا۔ یہ تقسیم محلّہ یا سکونت کے لحاظ سے نہ تھی بلکہ علف و نبیت کی بنا پر تھی اور ہر گروہ کے لئے ایک مخص کو بیت المال کی تقسیم کا رکیس بنایا گیاجس کا نام عریف رکھا گیایہ تقسیم اس طور پر تھی:

- ا) قبیلی کنانہ اور اس کے حلیف (ان کو اہل عالیہ کماجا تاتھا)۔
- (\*) قضاہا 'غسان ' یحیلہ ' خطعم ' دھنر موت یہ یمنی تھے۔ان کی سربرتی جریر ابن عبداللہ بجلی کرتے تھے ' یہ خلیفہ عمر کے قریب ترین طقوں میں سے تھے۔
  - (۲) مرجج 'بهدان به يماني والے تھے۔
    - (۴) ستير رباب مرزيه تق
  - (۵) اسد ' فطفان 'محارف 'نميريه لوگ رايعه تھے۔
- (۱) عیادک عبدالقیس سے بحرین سے تھے اور یہ لوگ فارس سے آئے تھے۔

(4) في طع-

یہ اس اجھاع کی تقسیم تھی جو جنگی اور فوجی لحاظ سے کی گئی۔اس کے علاوہ وہاں مسلمانوں کے علاوہ یہود انساری اور مجوس بھی آکر آباد ہوئے۔

کوفہ میں جب پہلی بار لشکر اسلام نے قیام کیا تو یمال آنے والے لشکر ایک بی قائد کے زیر اثر رہے وہ اپنی قومی "قبائلی انسبی حیثیت کو اسلامی قومیت میں

محرم کا اجری کو کوفہ اپنا مرکز بنانے کو پہنچااور وہاں سے حضرت عمر کو خط لکھا کہ میں کوفہ آیا ہوں اور جرہ اور فرات کے درمیان اس جگہ کو منتخب کیا ہے ۔۔۔
اور جم نے لشکریوں کو اختیار دیا ہے کہ چاہیں تو وہ مدائن میں رہیں اور چاہیں تو کوفہ میں ۔۔۔یہاں آتے ہی سعد ابن ابی و قاص نے آیہ ،مسجد تعمیر کی جو آج جسی مسجد کوفہ کے نام سے معروف ہے۔

نمبرر ہے ، جس کی فضیات کتب فقہ ''ابواب مبحد ''میں بیان کی گئی ہے۔
(کتاب سلمان فاریؒ ۔ آلیف شخ محمد جواد آل فقیہ ص ۱۲۵)

کوفے کے مرکز بننے کے بعد پورے جزیرہ عرب سے جنگی تربیت یافتہ افراد
آکر مہیں سکونت افتیار کرتے تھے آکہ جنگوں میں شرکت کریں ۔ یہ لوگ فلیفہ
کے اوام (ادکام) کے انظار میں رہتے تھے 'اسلامی لشکرنے مہیں سے ایران اور روم پر حملہ کیا اور فتح حاصل کی 'لذا کوفے والے خود اپنے آپ کوفاتح اسلام

سجھتے اور اسلام کی سرماندی کاسرا اپنے ہی سرلیتے تھے۔

ہے جس کی بناء پر بیر شہر کوفد کے نام ہے، موسوم ہوا "۔

اسلام میں جن جار مساجد کی بہت اہمیت ہے ان میں کوف کی بیام جد چوتھ

عرب کے دور دراز علاقول کی طرح مینہ ہے بھی مہاجر و انصار کی تقریباً
تین سوستر مقدر 'نامور اور بائزت شخصبات یہال آکر سکونت پذیر ہوئیں۔
کوفہ کے اس نام ہے موسوم ہونے کی متعدد وجوہات بیان کی جاتی ہیں شلاً
"مجم میں ہے کہ کوفہ کے در میان میں ایک چھوٹا سا پہاڑ واقع ہے جے "کوفان"
کہا جاتا ہے اور اسی نسبت ہے اس شمر کو کوفہ کہتے ہیں۔"
"بیض کا کہنا ہے کہ اسکی سروئین میں "کوفہ" نام کا ایک سنگ ریزہ پایا جاتا

فنا كئے ہوئے تھے 'اگر چہ وہاں ایران یا مدینہ سے آنے والے يبود تھے خود مدائن سے آنے والے نصاری وغیرہ بھی تھے لیکن كوئی عليحدہ حیثیت نه ركھتے تھے وہ بھی سب كے سب اسلامی قائد كے پرچم تلے تھے۔

کوفہ میں سردارانِ قبیلہ 'رؤسائے قوم یا کی گروہ کا قائد کوئی بھی اپنی برتری کا حق نہیں رکھتا تھا بلکہ اس وقت ہر قبیلہ 'ہر گروہ پر برتری صرف اور صرف اسلام کو حاصل تھی اور ان کی برتری صرف اسلام کی بنیاد پر تھی۔ اور سے صور تحال عمر کے دور خلافت کے اختتام تک جاری رہی ... لیکن ۲۳ ہجری میں جب حضرت عثمان نے خلافت سنبھالی تو انہوں نے وہاں کے بڑے بڑے عمدول بر ایمان و اسلام کی بناء پر فائز حضرات کو ہر طرف کرکے کوفہ کے کلیدی عمدول پر ایمان و اسلام کی بناء پر فائز حضرات کو ہر طرف کرکے کوفہ کے کلیدی عمدول پر بی امیت اور غیربی امیت میں وہاں کا معاشرہ بنی امیتہ اور غیربی امیتہ میں تقسیم ہوگیا۔

کوفہ کا اجتماعی 'سیاسی اور فدہمی پس منظر واضح ہونے کے بعد سے سوال المحقا ہے کہ جب مکہ اور خانہ' خدا امام حسین " کے لئے جائے امن نہیں رہاتو اس وقت اسلامی خطہ میں آباد شہروں میں سے کون ساشہر امام " کے لئے مناسب تھا کہ آپ اس شہر کا رخ کریں جمال امن بھی نصیب ہو اور امامت کے فرائض بھی انجام دئے جاسکیں ۔

ہ آیا مینہ واپس چلے جائیں جہاں سے آپ اپنی جان کے دریے ماحول سے خوف کی حالت میں اس قرآنی آیت کی تلاوت کرتے ہوئے نکلے "خور جموسی منہ احائفا" ۔ کیاامام کامینہ واپس جانا ممکن تھا؟

ہ کیا شام کارخ کریں کہ جو پوراکا پورائی امتے کے تسلط میں ہے؟

کاممر جائیں جمال اہل بیت کابدترین دشمن عمروعاص مدتوں حاکم رہا' جمال محمد ابن الی بکر کو بہیانہ اور انتہائی وحثیانہ طریقہ سے شہید کیا گیا ؟۔ مصروہ دوسرا شہر تھا جو اہل بیت کے دشمنوں سے بھرا ہوا تھا اور وہاں کے لوگ عثانی العقدہ تھے۔

اللہ کیا یمن جس کے لئے کہ اجاتا ہے کہ یماں آپ کے شیعہ ہیں جن کے متعلق یہ یقین نہیں کاوہ استقامت کا مظاہرہ کریں گے یا نہیں 'وشمن سے مقابلہ کرنے کی قدرت وسکت رکھتے ہیں یا نہیں ۔ کیونکہ یمن وہی شہرہے جماں بسر ابن ارطات ایک قلیل فوج کے ساتھ وارد ہوا ، قل وغارت گری کی لیکن یمن والے اپنے شہرکا دفاع نہ کرسکے ۔ جملا ایسے لوگ شہر کے باہر امام کا ساتھ کیوں کر وے سکیں گے ؟

کے کیا امام بھرہ جائیں جمال کی اکثریت عثانی العقیدہ اور اہل بیت سے منحرف لوگوں کی بھی ۔وہ بھرہ جمال سے ملحہ اور زبیر نے حضرت علی کے خلاف جنگ کا محاذ کھولا ۔علاوہ ازیں یہاں پر سمرۃ ابن جندب 'زیاد ابن ابیہ اور عبید اللہ ابن زیاد جیسے بدترین دشمنانِ اہل بیت حکمران رہے اور عملی طور پر بھی بھرہ میں ابن زیاد کی حکومت تھی۔

اس کے علاوہ ان شہوں سے امام کو کوئی دعوت نہیں دی گئی ۔ند کسی خط کی صورت میں اور ند کسی فرد کے ذریعہ ۔کیا الی جگہوں پر جانا عقل کے لحاظ سے مناسب ہے

مکہ سے نکلنے کے بعد پھر کوفہ ہی وہ شمررہ جاتا ہے جو کسی اور شمر کے مقابلہ میں قیام و ننفت کیلئے مناسب ہے جس کی وجوہات حسب ذیل ہیں:

حین کے خلاف جنگ کرنے کے لئے کر بلا بھیجنا شروع کیا تو اس نے اس وقت امام کے خلاف جنگ کرنے کے لئے مقدر شخصیات کے پاس آدمی بھیجا۔

ان شخصیات میں سے ایک شخص شب ابن ربیعی تھا جس نے اپنے آپ کو مریض ظاہر کرتے ہوئے جنگ ہے معذوری ظاہر کی ۔ عبیداللہ نے دوبارہ پھر کسی اور آدمی کو اس کے پاس بھیجا اور اس سے کہلوایا ۔۔۔۔ " تو بیار نہیں ہے تو نے یہ بہانہ بنایا ہے ۔ مجھے ڈر ہے کہ کہیں تو منافق تو نہیں ہوگیا "۔ اور کما کہ تو اس تے کامصداق ہے جس میں کما گیا ہے کہ:

"جب وہ مومنین سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم ایمان لائے اور جب منافقین سے ملتے ہیں تو ایمان لانے والوں کا فداق اڑاتے ہیں"

عبیداللہ نے اسے و همکی دی کہ وہ فوراً اس کی اطاعت میں آجائے۔یہ و همکی سن کر شبث ابن ربیعی رات کی تاریکی میں ابن زیاد کے پاس آیا تناکہ وہ اس کا چرہ نہ دیکھ سکے اور آگراس سے اپنی وفاداری کااعلان کیا۔

(مقلِ حسین ٔ عبدالرزاق مقرم ۔ ص ۲۳۹ نقل از بحار الانوار)

#### ۲- عمرا بن سعد

جو لوگ امام سے جنگ کے لئے آمادہ نہیں تھے ان میں عمر سعد بھی شامل تھا چنانچہ جب عبید اللہ ابن زیاد نے اس کو امام حسین کے خلاف جنگ کے لئے کربلا جانے کا حکم دیاتو اس نے کچھ مملت طلب کی 'اپنے عزیز اور اقارب سے مشورہ کیا اور تمام رات سوچنے کے بعد صبح آکر ابن زیاد سے کما کہ: (۱) ۔ کی بھی حکومت کے خلاف قیام و نفت کے لئے سب سے زیادہ مناسب موقع وہ ہو آ جب حکومت کمزور اور متزلزل ہو ۔وہ حکومت اس قیام کو کچنے کی قدرت و طاقت نہ رکھتی ہو۔اس وقت کوفہ میں نعمان ابن بشیر جیساضعیف و کمزور حاکم تھا۔ایک طرف تو وہ نرم مزاج تھا 'دو سری طرف وہ چندان بزید کے حق میں نہ تھا۔ اس کے ضعف و ناتوانی کی دلیل وہ شکایت ہے جو بنی امیے کے افراد اس کے ضعف و ناتوانی کی دلیل وہ شکایت ہے جو بنی امیے کے افراد

(۲) \_\_\_\_ المِلِ کوفہ عرصہ سے بِی امیۃ کے ظلم وستم کا نشانہ بنے کی وجہ سے اکثر اس حکومت سے کراہت اور نفرت کرتے تھے ۔جس کی ولیل یہ ہے کہ کوفہ بیں موجود علی اور اولادِ علی کے برترین دشن فوارج نے بھی امام حسین کو کوفہ آنے کی دعوت دی تھی۔اس سے خوارج نے بھی امام حسین کو کوفہ آنے کی دعوت دی تھی۔اس کی پیۃ چلنا ہے کہ المِلِ کوفہ دل سے امام کے خواہان تھے۔اس کی تصدیق فرزدق اور بشیر ابن غالب کے اس جملہ سے ہوتی ہے جو انہوں نے منزلِ صفایر امام سے کما کہ :۔ "المِلِ کوفہ کے دل آپ کے ساتھ ہیں۔"

اور یمی وجہ ہے کہ کونے کے بہت سے بااثر لوگ بھی بزید کے ہمرکاب ہوکراہام حسین سے جنگ پر پس و پیش کاشکار تھے مثلاً۔

ا- شبث ابن ربيعي

عبيدالله ابن زياد نے جب محلّه تخليه پر كيمپ لگايا اور وہاں سے لوگوں كو امام

ابن عقیل کوفہ پنیج - کوفہ والول نے حضرت مسلم کے ہاتھ پر امام حسین کے لئے بیت کی ۔نوبت یمال تک پنجی کہ تمام اہل کوفہ کوفہ کے گور نر سے منحرف ہو کرامام حسین سے اپنی عقیدت کا اظہار اور ان کی اطاعت کا کلمہ بڑھنے لگے ۔ بنی امیّہ سے اپنی کھلی نفرت کا اظہار کرنے لگے ۔ کوف میں ان حالات اور نی تبریلی پر نعمان ابن بشیر کو تشویش ہوئی اور اس نے کوفہ کے لوگوں کو خطاب :1/2 42 /

"میں تم لوگوں سے درخواست کرنا ہوں کہ تم لوگ حالات کو برقرار رکھو 'امن وامان کو تاہ نہ کرو اور اینے امیر (یزید )کی مخالفت نہ کرو -جو ہم سے شیں ارے گا ہم اس سے شیں ادیں گے اور جو ہم پر حملہ نہیں کرے گاہم بھی اس پر حملہ نہیں کریں \_" 💆

نعمان ابن بشیر کی اس تقریر ہے اس کی کمزوری صاف ظاہر ہورہی تھی۔ نعمان ابن بشیری اس کمزور تقریر بر عبدالله ابن مسلم حزری اور عمرابن سر جلیے بنی امتیہ نوازوں نے سخت تنقید کی کہ اس نے بنی امتیہ کے خلاف اس بغاوت اور تحریک پر آواز بلند کیوں نہیں کی اور لوگوں کو دھمکی کیوں نہیں دی۔ ان لوگوں نے تعمان سے کہا:

"تم نے جو تقریر کی اور جو نرم روتیہ افتیار کیا 'ید کمزور لوگوں کا طریقہ کار ہے جو نہ موزوں ہے اور نہ تمہارے اس (گورنری کے) عمدہ کے شایان شان "۔ اس برنعمان نے کہا:

"تو میرے بجائے کسی اور مخص کو بھیج دے جو اس کام کے لئے مجھ سے زمادہ مناسب ہو"۔ یہ کمہ کراس نے چند آدمیوں کے نام بھی تجویز کئے۔ابن زیاد نے اس کی

تجویزین کر کها:

"میں نے تجھ سے مشورہ طلب نہیں کیا تھا۔ تو اگر جنگ کے لئے جانا نہیں چاہتاتو "رہے" کی گور نری کا پروانہ واپس کردے"۔ عمر سعد نے جب دیکھا کہ دنیاوی اقتدار اور حسین وونوں ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتے تو ا ں نے دنیاوی اقتدار کو امام حسین ً پر ترجیح دیتے ہوئے ابن زیاد ہے اپنی وفاداری کا اعلان کیا۔

عرسعد آخری لحات تک امام حسین سے جنگ کرنے سے ڈر تا رہا۔ چنانچہ كربلا ينتيخ كے بعد اس نے امام حسين سے ذاكرات كيئے اور جنگ كے بغير مسئلہ کو ختم کرنے کی کوشش کی ۔ صبح عاشور بھی جب حضرت حرابن بزید ریاحی نے عمر سعد سے بوچھا کہ کیا "امام حسین علیہ السلام کی تجاویز تمهارے لئے قابل قبول نہیں" تو عمر سعد نے جواب میں کہا کہ "میں کیا کروں 'میرا امیر نہیں مانیا۔اگر اختيار ميرے ہاتھوں ميں ہو تاتو ميں سيه تجاديز قبول كرليتا-"

(مقلِ حسین معبد الرزاق مقرم -ص ۲۳۷ نقل ازابن اثیرج ۴ ص ۲۲)

س- نعمان ابن بشير

نعمان ابن بشیر معاویہ کی طرف سے کوفہ کا گور نرتھا۔ بزید کے دور خلافت میں بھی وہ اپنی گور نری کے فرائض انجام دیتا رہا۔ یہاں تک کہ حضرت مسلم پانچ سالہ خلافت مولا امیرالمومنین بھی تھی جو اس شرمیں رہنے والوں کے مشاہدہ میں تھی۔

(٣) ابلِ کوفه کی طرف سے مسلسل دعوتیں یماں تک که آپ کے کہاں ہوں ہے۔ آپ کے نمائندہ جناب مسلم ابن عقیل کے ہاتھوں پچیس ہزار سے زائد افراد نے آپ کے دغمن سے جہاد کرنے کے لئے بیعت کی۔

کیا ایسی شرائط کوفہ کے علاوہ کسی اور شہر میں موجود تھیں "ماکہ کوفہ پر اس شہر کو ترجیح دی جائے۔

کی بھی تحریک تیام 'نفت یا برسرِ اقدار حکومت سے کی شرکے باشندوں کا تعلق دو نسبتوں سے ہوا کر تا ہے۔ایک نسبت اس شہر کے باشندوں کا اس تحریک قیام و نفت یا برسرِ اقدار حکومت سے ہمنو ااور ہم فکر ہونا ہے۔

اس تحریک تیام و نفت یا برسرِ اقدار حکومت سے ہمنو ااور ہم فکر ہونا ہے۔

اس نسبت کا تعلق اس شہر کے عام باشندوں سے ہے۔ کیونکہ وہی لوگ اپنی فکری ہم آئی سے اس تحریک کو تقویت دیتے ہیں یا حکام کو منتخب کرتے ہیں ۔جب کہ دو سری نسبت کا تعلق اس خاص عسکری گروہ سے ہے جو جنگ و جماد اور مزاحمت کی صلاحیت رکھتا ہے اور فوجی ضروریات کو پورا کرسکتا ہے۔ یمی عسکری گروہ کے وہ کا در قیام و نفت میں خاص کردار رکھتا ہے۔

ان نکات پر توجہ دینے کے بعد بیہ حقیقت روش ہوکر سامنے آتی ہے کہ کوفہ والوں کی دلی وابستگی اور چاہت امام کے ساتھ تھی ۔ لیکن بیہ وابستگی اس وقت تک تھی جب تک کوئی خوف 'ہراس 'سیاسی رشوتیں 'قبائلی تعصب اور برسرِ اقتدار حکومت کی ختیاں درمیان میں حائل نہ ہوں ۔ لیکن اگر بیہ عوامل

" میں خدا کی اطاعت میں کزور اور مستفعف ہونا زیادہ پند کرتا ہوں بجائے اس کے کہ خدا کی معصیت میں مجھے عزت ملے "۔ (حیات ِ امام حسین ع ۲ ص ۳۵۱ نقل از ابن اثیر ج ۳۔ ص ۲۲۷ 'مقتل ابی مخنف ص ۲۲)

## ۵- حرابن یزیدریاحی

خراشکر عمر سعد کو چھو ڈ کر امام حسین علیہ السلام کی خدمت میں شرفیاب ہوا تو اس نے امام کی خدمت میں عرض کیا کہ:

"فتم بخدا کہ جس کے سواکوئی معبود نہیں مجھے ذرہ بھر بھی یہ گمان نہ تھا کہ یہ قوم آپ کی ہر تجویز کو مسترد کر کے آپ کے قبل کے در پے ہوگ ۔ اگر مجھے یہ علم ہو تاکہ یہ اس انتا تک پہنچ جائیں گے تو میں ہر گز ایبا اقدام نہ کر تا اور ایسی جسارت نہ کر تا جو مجھ سے سرزد ہوئی "۔

(مقلِ الم حسین تالیف آیت الله سید محمد تقی بحرالعلوم - ص ۳۸۳)

(۳) دوسری جگهول کی به نبیت تعداد کے لحاظ سے معرفت

کے لحاظ سے 'قدرت و شجاعت کے لحاظ سے 'اجماعی حیثیت کے
لحاظ سے کوفہ میں کمیں زیادہ شیعہ رہتے تھے مثلاً ہانی ابن عوہ '
مسلم ابن عوسجہ 'حبیب ابن مظاہر 'مختار ابن ابی عبیدہ ثقبی '
سلیمان ابن صرد خزاعی وغیرہ اسی شہرسے تعلق رکھتے تھے ۔ یمال
کے لوگوں کے دلوں میں علی "اور اولادِ علی "کی طرف جھکاؤ کاسب وہ

ہے۔ ایک گروہ وہ جو امام حسین کی رکاب میں ان کی نصرت کیلئے آیا اور دو سرا گروہ وہ جس نے امام کو شہید کیا۔ جمال تک کوفہ میں بسنے والے شیعوں کا تعلق ہے وہ حالات کے اثر سے تین حصول میں بٹ گئے۔

(الف) \_ سعاد تمندول کا گروہ جھوں نے ان سخت عالات میں بھی اپنے آپ کو امام ؓ کے اشکر میں پنچایا ۔ چنانچہ امام ؓ کے انصاروں میں دو سرے شہوں کی بہ نبست اکثریت کوفہ سے تعلق رکھتی تھی۔ (ب) \_ دو سرا گروہ حضرت مسلم کی شہادت کے بعد عبیداللہ ابن زیاد کے زندانوں میں اذبیتی جھیلتا رہا۔ جن میں مخار ابن ابی عبیدہ ثقفی ' سلمان ابن صرد خزای وغیرہ شامل ہیں ۔ باقر قریثی نے اپنی کتاب حیات امام حبین ؓ جلد ۲ صفحہ ۲۱۸ پر نقل کیا ہے کہ بارہ ہزار شیعوں کو زندانوں میں ڈالاگیا تھا۔

(ح) - تیبرا گردہ کوفہ کے وہ عام شہری تھے جن کے دلوں میں ابوعبداللہ الحسین کی محبت جاگزیں تھی ۔ لیکن عبیداللہ ابن زیاد کی طرف سے کوفہ کی تاکہ بندی "خت پہرہ 'ہر آنے جانے والے پر سخت پابندی 'راہوں کے معدود ہونے 'عبیداللہ ابن زیاد کے ظلم و تشدد اور اہل و عیال اور گھریار تباہ ہونے کے خوف سے وہ امام گی نفرت کرنے سے محروم رہے ۔ یہ لوگ امام سے اس درجہ کی ولا نمیس رکھتے تھے کہ اپنے اہل وعیال سے کنارہ کش ہوکر 'گھریار چھوڑکر کسی انجام کی پرواہ کئے بغیر نفرتِ امام کے لئے نکل پڑتے ۔ یا کوفہ میں کوئی انقلاب بریا کرتے ۔ یہ وہی لوگ تھے کہ جب سریا کے

راہ میں حائل ہوجائیں تو امام کے ساتھ اس وابنتگی کو باقی رکھنا متنقل مزاج افراد اور امام کے خاص مخلصین کابی کام تھا۔چنانچہ عبیداللہ ابن زیاد جوں ہی کوفہ میں داخل ہوا اور اس نے سخت گیری'دھونس ودباؤ اور سیاسی رشوت کا بازار گرم کیا تو خاص افراد کو چھوڑ کر کوفہ کے عوام امام کے ساتھ اپنی اس وابنتگی کو بر قرار نہ رکھ سکے جس کاانہوں نے اظہار کیا تھا۔

ایک اور سوال کہ کوفہ کے شیعہ کمال گئے ؟

مکن ہے کوئی کیے بلکہ کما بھی گیا ہے کہ شیعوں نے امام جسین کو وعوت دی اور انہوں نے ہی امام کو شہید کیا ہے۔

جہاں تک دعوت کا مسلہ ہے تو پہلے بیان کیا جا چکا ہے کہ کوفہ میں تناشیعہ اور موالیاںِ اہل بیت ہی نہیں بلکہ دیگر قبائل اور سیاسی گروہوں نے بھی امام کو کوفہ آنے کی دعوت دی تھی۔ لیکن میہ بات کہ امام حسین کا قتل شیعوں نے ہی کیا غلط ہے۔اس کے دلائل میہ ہیں :۔

- کوفہ میں رہنے والے سب کے سب شیعہ نہیں تھ 'جیساکہ کوفہ کی اجتاعی ترکیب کے بیان میں بتایا گیاہے۔
- ڪريلاميں جو اشكر امام کے مقابل کھڑا تھا اور جس نے اس جرم کا (ایعن قبل حسين کا) او تكاب كيا ۔وہ بنی امتيہ يا خوارج ميں ہے تھے ۔عمر ابن سعد بھی انہيں ميں ہے تھا۔شمر ابن زالجوشن 'شبث ابن ربيعی محمد ابن اشعث 'جاج ابن ابج 'عروۃ ابن قيس وغيرہ پہلے ہی ہے خوارج ميں ہے تھے اور كوفہ كے باشندہ تھے۔

   ماشندہ تھے۔
- الل كوفه جو واقعه كربلامين موجود تھ ان كى تقسيم دو گروہوں ميں ہوتى

شدائے کربلا اور اسرانِ آل محمد کوفہ پنچ تو یہ حسرت و ندامت سے روتے تھے اور آہ و زاری لرتے تھے۔

شاید بعض لوگوں کو یہ جملہ بیند نہ ہو اور ان کے طلق سے نہ از۔ کہ یہ لوگ شیعہ تھے۔ یقیناً یہ لوگ شیعہ تھے اور امام حسین ہے محبت بھی رکھتے تھے اور اسی لئے امام کی نفرت میں اپنی کو تاہی پر آلیو بہاتے تھے۔ ان لوگوں کو شیعہ کہنے میں تردّد اور آپکچاہٹ کی وجہ شاید عقیلہ قریش ہائی تربرا جناب زینب کبریٰ سلام اللہ علیها کابازارِ کوفہ میں وہ خطبہ اور اس خطبہ کاوہ لہجہ ہو جس میں اس مظلومہ بی بی نے ان اہلِ کوفہ کی غیرت کو للکارا ہے کیوں کہ لاکارا ال کی غیرت کو جاتا ہے جو اپنے ہوں۔ ہو سکتا ہے کہ ہمارے ان لوگوں کے ذہن میں بی بات ہو کہ مائی زہرا اپنے شیعوں سے اس شدید لب ولہہ میں خطاب نہیں بات ہو کہ مائی زہرا اپنے شیعوں سے اس شدید لب ولہہ میں خطاب نہیں کرستیں ۔ لیکن جناب زینب کبریٰ سلام اللہ علیما اپنے لہجہ کی اس شدت میں حقاب نہیں و تبایب تھیں اور اس کی دو توجہات ہو سکتی ہیں :۔

کے اہل کوفہ نے امام کی نصرت میں جان ومال قربان کرنے کی بیعت کی ہے ہیں جان نہ ہمی لیکن انھوں نے اس سے بخل کرکے دعدہ خلافی کی جو کسی صورت میں جائز نہ تھی ۔اس لئے اہل غدر و کر کے جانے کے مستحق ہیں -

ہے۔ اس کے علاوہ یہ بھی ممکن ہے کہ جناب زینب کبری کا خطاب ان ہے وہ ہوں۔ شیعوں سے ہولیکن مراد اور مخاطب کوئی اور ہوں۔

لیکن بسرحال بیہ لوگ شیعہ تھے۔اور حسین کی مظلومیت پر اور اپنی کو تاہی پر نوحہ کنال تھے۔لیکن بیہ کمنا کہ قاتلانِ حسین شیعہ تھے غلط ہے۔کیوں کہ :۔ کر وہ شیعہ تھے تو اہل بیت کی مصیبت اور حسین کی مظلومیت TYO

# اعتراضات

## اعتراض نمبرا

# قيام كامقصد طلب ِشهادت تھا

بعض لوگ جو امام حسین علیہ السلام کے قیام کو ایک سیای قیام کہنے سے
گریز کرتے یا انجکچاتے ہیں ' وہ اس کی چند وجوہات پیش کرتے ہیں:

مبران وہ اپنے دعویٰ کی دلیل میں ان روایات کو پیش کرتے ہیں جو پینیبر
اکرم 'امیرالمو منین امام علی اور امام حسن مجتبی علیم السلام سے وارد ہوئی ہیں۔
لیعنی "امام حسین علیہ السلام سرز بین کر بلا میں شہید کئے جائمیں گے۔"

مبران س کے علاوہ یہ لوگ اپن دلیل میں وہ روایات بھی پیش کرتے ہیں
جو خود امام حسین سے منقول ہیں جنہیں امام نے مدینہ سے نگلنے وقت اور مدینہ
سے نگلنے کے بعد کربلا بیننچنہ تک مختلف مقامات پر اور مختلف اشخاص مثلاً ابن
عباس 'عبدالله ابن زبیر 'عبدالله ابن عمر 'عبدالله ابن جعفر طیار اور محمد ابن حنیہ
وغیرہ سے بیان فرمانا کہ:

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

" شمادت ہمارے لئے فدا کی طرف سے ایک کرامت ہے۔"

نمبرے: - وہ کتے ہیں کہ اس وقت ایسے حالات پیدا ہو گئے تھے کہ شادت کے علاوہ کوئی اور چارہ نہیں رہاتھا۔

غرض یہ لوگ ان روایات کو جو یہ خبر دیتی ہیں کہ امام شہادت کی طرف بڑھ رہے ہیں یا یہ کہ وشمن آپ کو شہید کر دے گا' اپنے مؤقف کے حق میں پیش کرتے ہیں۔

## ان لوگوں کی منطق کی ردمیں جوابات

بهلاجواب

پنیمراکرم 'امیرالمومنین امام علی 'امام حسن مجتبی اور خود امام حسین علیه السلام سے وارد مذکورہ بالہ روایات سب کتب مقاتل میں موجود ہیں کوئی ان سے انکار نہیں کر سکتا۔ لیکن ان روایات میں ہمیں کہیں بھی یہ نہیں ملتا کہ:
''...امام صرف اور صرف شمادت کے لئے نکل رہے ہیں۔ اور آپ کا مقصد فقط شمید ہوتا ہے۔''

ان روایات کامجوی مضمون یوں ہے کہ:

"جس راہ کی طرف ہم بردھ رہے ہیں اس راہ میں شادت ہے۔ اور مارے دعمن ہمیں شادت سے ڈرانمیں سکتے۔ کیونکہ شادت مارے لئے تلخ مہیں۔"

امام جب اپنی زبانِ مبارک سے یہ فرماتے ہیں کہ "یہ لوگ جو ہمیں بلا رہے ہیں ہمیں شہید کریں گے "تو اس کا مطلب یہ ہے کہ آپ متعقبل میں

"میں شمادت کی طرف بردھ رہا ہوں۔" نمبر س: ۔ اپنے نظریہ کی دلیل میں یہ لوگ امام حسین علیہ السلام کا وہ خطبہ بھی چیش کرتے ہیں جو ۸ ذی الحجہ کو آپ نے مکہ میں دیا جس میں آپ نے فرمایا

"میں شمادت کا اتنا ہی مشاق ہوں جتنا حضرت یعقوب اپنے فرزند حضرت یوسٹ سے ملنے کے مشاق تھے۔"
آئے فرمایا کہ:

"میں ہیہ بھی عامتا ہوں کہ میرے جسم کو نواویس اور کربلا کے درمیان پاما<del>ل</del> کیا جائے گا۔"

نمبر ، امام کاوہ خط بھی اپنے نظریہ کی تائید میں پیش کرتے ہیں جو آپ انے مکہ سے نکلتے وقت بنی ہاشم کے نام لکھا تھا۔ جس میں آپ نے فرمایا کہ:

"جو ہم سے ملے گاوہ شہید ہو جائے گا۔ جو ہمارے قافلہ میں شریک نہیں ہو گاوہ فتح و کامرانی سے ہمکنار نہیں ہو گا۔"

نمبرہ: ۔۔ یہ روایت بھی پیش کرتے ہیں کہ جب امام کریلا پنچ تو آپ نے فرمایا:

"بہ ہاری وعدہ گاہِ شمادت ہے۔ ہمارے جوان یمال شہید ہوں گے اور مارے اہل و عیال یمال اسیر کئے جائیں گے۔"

نمرا: - نیزوہ یہ بھی کتے ہیں کہ شمادت خود ایک بلند درجہ اور مرتبہ ہے اور اتن فضیلت نہیں ،جیساکہ اور اتن فضیلت نہیں ،جیساکہ عقیلہ قریش جناب زینب سلام اللہ ملیمانے فرمایا کہ:

واقع ہونے والی ایک حقیقت سے لوگوں کو آگاہ کر رہے ہیں نہ سے کہ ۔۔۔ آپ ً کے قیام و خروج کااصل محرک شہادت ہے۔

#### دو سراجواب

اگریہ مان لیا جائے کہ ان روایات کا مفہوم ہے ہے کہ امام حسین گاواحد مقصد شہادت کے بلند درجہ پر فائز ہونا ہے اور آپ نمایت شوق ورغبت سے فقط اور فقط شہید ہونے کے علاوہ آپ کا وقط اور فقط شہید ہونے کے علاوہ آپ کا کوئی اور مقصد ہی نہیں --- تو ذرا ایک نظر خود آپ کے اس جملہ پر بھی ڈالیں جو آپ نے اشکر حرسے خطاب کر کے فرمایا کہ "اگر تم میری آمہ سے راضی نہیں سے والیں چلا جاوں گا"۔

عاشورہ سے پ عمر سعد سے مذاکرات میں بھی نہی جملہ دہرایا۔ مبع عاشورہ کے خطبوں میں بھی اس جملے کی تکرار کی۔

آپ کا یہ جملہ کوئی غیر معروف جملہ نہیں ہے۔ بلکہ اکثر کتب مِقاتل نے امام کے اس جملہ کو نقل کیا ہے۔ یہاں تک کہ امام نے اس وقت بھی کہ جب آپ تن تنارہ گئے تھے 'آپ کے تمام اصحاب اور جوانانِ بنی ہاشم شہید ہو چکے تھے یہ جملہ فرمایا کہ:

"جھے اپنے اہل وعیال کے ساتھ یہاں سے چلے جانے دو۔"

ذرا غور کیجئے کہ اپنے سخت ترین دشمن سے بیہ مطالبہ کہ "مجھے واپس چلے
جانے دو۔" اور وہ بھی مکمل طور پر دشمن کے چنگل میں آجانے کے بعد حسین جیسی عظیم شخصیت تو در کنار دنیا کے عام قائدین کی زبان سے بھی زیب نہیں دیتا

کہ بست ہمتی پر مبنی ایسا جملہ اپنی زبان سے نکالیں۔ دنیا کے معمولی رہبرو قائدین کہ جن کامعاد و قیامت اور فوز و کامیابی پر کوئی ایمان نہیں جب الی بست ہمتی کا اظہار نہیں کر سکتے تو پھر حسین جیسی شخصیت سے کہ جو شہادت کو لقاء اللہ 'لقاء رسول اور اپنی مادر گرامی سے ملاقات کا سبب سمجھتا ہے ، کیسے توقع کی جا سکتی ہے کہ وہ آخری لمحات میں ایسا جملہ اپنی زبان سے ادا کرے۔

اگر امام حسین علیہ السلام کے اس قیام و ہفت کا ہدف صرف اور صرف شادت تھا تو اس کے معنی میہ ہوئے کہ پہلے تو امام شادت کی طرف اتنا شوق و رغبت سے بوھے جیسے کوئی پیاسا پر ندہ پانی کی طرف جھپنتا ہے لیکن جب شادت کے نزدیک پنچ تو کیا موت کو دیکھ کر معاذ اللہ مزید زندہ رہنے کے لئے واپس حانے کی تمنا کرنے لگے ؟

اییا نہیں بلکہ یقینا اہام کے سامنے شہادت سے ارفع اور عظیم کوئی اور ہدف ہمی تھاجس کے حصول کے لئے آپ نے واپس جانے کا مطالبہ کیا۔ اگر ایسا نہیں؟ تو کیا معاذ اللہ یہ مطالبہ خود اپنی جگہ شہادت ہی سے روگردانی کے مترادف نہیں؟

تيسراجواب

آپ کے قیام و نفت کے بارے میں جس طرح امام کی زبانِ مبارک سے نکلے ہوئے یہ کلمات ملتے ہیں کہ ۔ " میں شمادت کے لئے نکل رہا ہوں" ۔ اس طرح کتب تاریخ اور مقاتل میں آپ ہی کی زبان سے پچھ دو سرے اہداف و مقاصد یر بنی بیانات بھی طبتے ہیں۔ مثال کے طور پر اپنے اس وصیت نامہ میں جو

ہے اور تقیۃ نہ کرنے والوں کو دین سے خارج قرار دیا ہے۔ لندا شریعت ہراس مخص کو شہید قرار نہیں دیتی جو بے مقصد خود کو خطرات کے طوفان میں ڈالے اور مرجائے۔

اس سے واضح ہے کہ شہادت مطلقا مطلوب و مقصور اللی نہیں ہے۔
تاریخ اسلام میں شہداء کی فہرست بہت طویل ہے۔ ایک جنگ میں شہید
ہونے والوں کو جو فضیلت حاصل ہے دو سری جنگ میں شہید ہونے والوں کو وہ
فضیلت حاصل نہیں۔ مثلاً جنگ بدر میں شہید ہونے والوں کی شان میں جو
فضیلت وارد ہوئی ہے دو سری جنگوں میں شہید ہونے والوں کے لئے اتن
فضیلت وارد نہیں ہوئی۔

جنگ ِ احد میں شہید ہونے والوں میں سب سے زیادہ فضیلت امیر حمزہ کو دی گئی اور انہیں سیدالشہداء کالقب ملا۔

کربلا میں شہید ہونے والے شداء تمام شداء پر فضیلت رکھتے ہیں 'جب
کہ حضرت عباس کو (جیساکہ امام علی ابن الحسین سید سجاد نے فرمایا) شہادت کا
جو درجہ ملا اس پر گزشتہ اور آئندہ شہداء سب رشک کرتے ہیں۔ لیکن تاریخ
شہداء میں تمام شہداء کے آقاو سردار حضرت امام حسین علیہ السلام ہی کو سید
الشہداء کالقب ملک اور آپ ہی گزشتہ اور آئندہ شہداء کے سردار ہیں۔
چنانچہ شمادت بذات خود اگر ایک ہدف اور مقصد ہو تا تو شمادت کے درجہ پر
درجات میں سے فرق کوئی معنی نہیں رکھتا کیونکہ سب ہی شمادت کے درجہ پر
فائض ہوئے۔

شادت کالفظ جب بھی استعال کیا جاتا ہے تو کسی سبب اور مقصد کے لئے۔

آپٹ نے محمد ابن حفیہ کے نام لکھا آپٹ فرماتے ہیں کہ:

(۱) " میں امریالمعروف اور نهی عن المنکر کے لئے نکل رہا ہوں۔"

(٢) " ميں امت جداكى اصلاح كے لئے نكل رہا ہوں-"

(۳) " میں اپنے جد پیغیبرِ آکرم اور اپنے پدر برز گوار علی ابن ابی طالب کی سیرت کو زندہ کرنے کے لئے نکل رہا ہوں۔"

(٣) کسی ہے کماکہ:

"بنی امیہ نے مجھ سے بیعت کامطالبہ کرکے مجھے نگلنے پر مجبور کر دیا ہے۔"

(۵) الشكر حرات فرماياكه:

"ان لوگوں نے حلالِ خدا کو حرام کیا ہے اور حرامِ خدا کو حلال کیا ہے 'بندگانِ خدا پر ظلم و ستم ڈھائے ہیں اس لئے میں ان کاسدباب کرنے کے لئے نکل رہا ہوں۔"

(١) تبھی فرمایا کہ:

"الل كوفد نے مجھے وعوت دى ہے۔ ميں ان كى دعوت ير فكل رہا ہوں۔"

#### چو تھا جو اب

شمادت ایک عمومی اصطلاح نهیں ہے بلکہ ایک شری اصطلاح ہے۔
شریعت میں ہراس مخص کو شہید نہیں کما جاتا جو اپنی جان سے ہاتھ دھو بیٹھ۔
بلکہ بے مقصد جان کو ہلاکت میں ڈالنے والوں کو شریعت نے یہ کمہ کر روکا ہے
کہ: "بے مقصد اپنے نفس کو ہلاکت میں مت ڈالو۔"
اس لئے شریعت نے جان و مال کو خطرہ کی صورت میں تقیۃ واجب قرار دیا

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

777

744

اس آیت میں جنگ کاہدف اور مومنین کامقصد دو چیزوں کو بتایا گیا ہے:

اس کی راہ میں قیام کرتے ہوئے جوار اور قرب پروردگار "نعمتِ
اہدی اور رضائے اللی سے ہمکنار ہونا۔

★ دشن پر غالب آکر اس کی طلسی طاقت کو توڑنا اور انسانی معاشرے کو انسان کی بالا دستیوں سے پاک کر کے حکومتِ النی کو قائم کرنا۔

لیعنی میہ دونوں ہی مومنین کی منزلیں ہیں۔ لیکن دوسری منزل (بیعنی شہادت) پہلی منزل کی راہ میں واقع ہے۔ چنانچہ اس حقیقت کو سامنے رکھنے کے بعد صدرِ اسلام میں اس منزل کی طرف برھنے والوں کے تین گروہ ہیں:

-- پہلے گروہ میں حضرت امیر حمزہ 'مععب ابن عمر وغیرہ جیسی مستیال ہیں جو پغیمراکرم کی پہلی جنگوں میں درجہ شمادت پر فائز موئے۔

روسرے گروہ میں وہ ستیاں ہیں جو تمام جنگوں میں سرزمین جاز میں کامیاب جیاز میں حکومت اللی کو آب و آب سے نافذ کرنے میں کامیاب ہوئیں اور کفار سے جنگ کرتے ہوئے حکومت اللی کے استحکام کے دوران جامِ شہادت نوش کیا۔ ان ہستیوں میں امیرالمومنین امام علی علیہ السلام کی ذات وقدس بھی شامل ہے ہے۔

س -- تیسرے گروہ میں وہ ہستی ہے کہ جس کی قیادت ورہبری میں تمام جنگیں ہوئیں 'تاریخ انسانی میں جس نے ایک بے مثال

مثلاً اردو زبان میں ہم کہتے ہیں کہ --- شہید راہِ آزادی یا فاری میں شہید راہِ استقلال یعنی وہ جو آزادی کی راہ میں شہید ہوا۔ باع لی زبان میں کہتے دیں

لان على وه بو الراوى في راه ين سهيد موا-ياعربي زبان مين كمتم بين شهادة في سبيل الله شهادة في سبيل المستضعفين يعني متفعفين في راه مين شهادت شهادة في سبيل الحربية يعني آزادي في راه مين شهادت

لنذا شهادت بذاتم – ایک ذریعہ 'ایک واسطہ اور ایک منزل ہے 'نہ یہ کہ مقصود۔

سورہ توبہ کی آیت ۵۲ میں ارشاد ہواہے کہ:

"آپ ان کافروں سے کمدیں کہ تم ہمارے لئے دو نکیوں میں سے ایک نیکی کا انتظار کر رہے ہو۔ یا ہم تم پر غالب آکر تمہیں صفحہ ہتی سے منادیں گے اور تمہارے بتوں کو پاش پاش کر دیں گے یا ہم راہِ خدا میں جام شمادت نوش کریں گے۔ ہم بھی تمہارے بارے میں دو چیزوں میں سے ایک کا انتظار کر رہے ہیں یا تو خداوندعالم قیامت کے روز تمہیں اپنی طرف سے در دناک عذاب میں جتلا فرمائے گایا تم ہمارے ہی ہاتھوں اس دنیا میں اپنے انجام کو پہنچو گے۔"

راہ کو اختیار کیا۔ اور اگر کسی نے میری بات کو قبول نہیں کیاتو میں صبر کروں گا اور صبر واستقامت سے اپنے مشن کو آگے بردھاؤں گا یمال تک کہ خداوندعالم میرے اور ان کے درمیان فیصلہ کردے۔"

اس طرح راستہ میں جب امام کی ملاقات فرزدق سے ہوئی تو آپ نے اس سے فرمایا کہ:

قضائے اللی اگر ہماری مرضی کے مطابق ہوئی تو یہ خداو ندعالم کی ایک نعمت ہوگی اور ہم اس کی نعمت کے شکر گزار ہیں 'وہ ہماری مدد فرمائے گا۔

اور اگر حوادثِ زمانہ اور حالات ہمارے اور ہمارے ہدف کے در میان حاکل ہوئے اور امُور اگر ہماری آر زوؤں کے مطابق طے نہیں ہوئے تب بھی جس کی نیت حق پر ہو اور تقویٰ جس کا وطیرہ ہووہ جادہ متنقیم سے بھی مخرف نہیں ہوتا۔" اس طرح کربلا میں صبح عاشور اپنے دو سرے خطبہ میں امام نے چند اشعار پڑھے جن کا ترجمہ یوں ہے:

"اگر ہم اپنے دشمن پر غالب آئے تو ہم پہلے بھی اپنے دشمنوں پر غالب آئے رہے ہیں اور اگر ہمیں شکست ہوئی تو ہم اسے شکست نہیں سمجھیں کے بلکہ وہ ایک حادثہ ہوگا۔" چنانچہ امام کے ان تمام کلمات سے یہ بات واضح ہے کہ آپ کے پیشِ نظر اپنے اس قیام و نہفت کے دونوں پہلو تھے۔ یعنی: حکومت قائم کی لیکن دنیا سے رخصت ہوتے وقت شہید ہوئے بغیر لقاء اللہ سے پوست ہوئے۔ یہ عظیم ہتی خود پغیرِختمی مرتبت کی ذات ہے۔

اب بھلا کوئی مخص ہے کہ سکتا ہے کہ شہادت ہی وہ آخری منزل ہے جس ہے ارفع اور عظیم کوئی منزل نہیں۔ ؟اگر کمہ سکتا ہے تو کیاوہ یہ کہنے کی جرآت کرے گاکہ کوئی ہتی پنجیبرِ ختمی مرتبت کی ذات ہے بھی معاذاللہ بڑھ کرہے۔؟ کیونکہ پنجیبراتو در جرشادت پر فائز نہیں ہوئے۔

لندا حسب آیات قرآنی محسب روایات وارده اور حسب سیرت انبیاع اور ایک الندا حسب سیرت انبیاع اور ایک الکمی اطمار شادت اس منزل کا نام ہے جمال انبیاء اور اولیاء علیم السلام قیامِ حکومتِ اللی کی راہ میں اپنی جان سپر واللی کرتے ہیں۔ چنانچہ "شمادت" حکومتِ اللی کے قیام کے لئے ایک واسطہ ہے اور رضائے اللی سے آگے کوئی اور درجہ نہیں جیساکہ قرآن میں ارشاد ہوا کہ:

"رضوانمن الله اكبر"

امام حسین علیہ السلام نے اپنی اس نفت میں شہادت کو ہمیشہ دوسرے ہرکھا۔

چنانچہ مدینہ سے نکلتے وقت امام حسین ٹے جو وصیت نامہ اپنے بھائی محمد ابن حنیہ کے نام لکھا اس میں آپ فرماتے ہیں کہ:

" میں امر ہالمعروف و ننی از منکر کرنے اور اپنے جد محمد مصطفی اور پدر برز گوار علی مرتضٰی کی سیرت کو زندہ کرنے کے لئے نکل رہا ہوں۔ اگر کسی نے میری اس بات کو قبول کیا تو گویا اس نے خدا کی

" یہ باغی قوم مجھے قتل کرے گی خواہ میں حشرات الارض کے کسی سوراخ میں بھی چھپ جاؤں۔"

(حیات الم حمین " - جلد ۳ - ص ۱۵)

- جب بھی آپ کا کوئی عامی اور خیر خواہ آپ کو آپ کے قبل کے خطرہ

- جب بھی آپ کا کوئی عامی اور خیر خواہ آپ کو آپ کے قبل کے خطرہ

سے خبردار کر آتھا تو آپ اپنی شمادت کی خبردے کر فرماتے تھے کہ میں اس پیش

آمد سے اچھی طرح واقف ہوں - چنانچہ ام سلمہ نے آپ نے کہا کہ: 
"میں نے آپ کے جد سے نا ہے کہ میرا یہ فرزند حمین عراق

میں قبل کیا جائے گا اور اس سرزمین کا نام کربلا ہے - " تو امام " نے

فرمایا کہ "یا اماہ! میں بھی جانتا ہوں کہ مجھے قبل کیا جائے گا۔"

(مقلّ حین "- بحرالعلوم - ص ۱۳۰۰)

- س - آپ کے دشن جب آپ کو دھم کی دیتے کہ اگر آپ بزید کی بیعت نہیں کریں گے تو آپ کو قل کردیا جائے گاتو آپ اپنی شادت کی خردیتے ہوئے فیمائے کہ قل کی دھم کی جمعے میری راہ اور میرے ہدف سے نہیں ہٹا گئی۔ جیساکہ مروان اور عمرابن سعید اشدق کو آپ نے جواب دیا۔ اس کے علاوہ جو خطبہ آپ نے کمے کی دیا اس میں فرمالاکہ:۔

"راہِ خدا میں شہید ہو جانا میرے لئے کوئی ناگوار امر نہیں ہے۔ میں شادت کو سعادت سمجھتا ہوں اور شادت کا اتنا شوق رکھتا ہوں جتنا یعقوب کو اپنے فرزند یوسف سے ملنے کا شوق اور تمناً تھی۔" اپنے ہدف کے حصول میں کامیابی 'ورنہ دو سری صورت میں 'شادت یعنی آپ نے شمادت کو دو سرے درجہ پر رکھا۔

## امام کاشمادت کے لئے شوق و رغبت کے باربالظمار کافلیفہ

TMY

ا بنی تحریک کے دوران امام حسین علیہ السلام باربار شمادت کی طرف اینے ، شوق و رغبت کااظهار فرماتے تھے۔ اس کی چند وجوہات ہیں۔ ا۔ اینے باپ کی سیرت اور وصیت کے تحت بزید کی ہر ممکن یہ کوشش تھی کہ کسی نہ کسی طرح امام حسین کو شہید کر دے اور اس قتل کی ذمتہ داری بھی اس یر عائد نہ ہو۔ چنانچہ اس نے جب ولید کو خط لکھا کہ امام حمین سے اس کے لئے بیت طلب کرے تو اس خط کے ہمراہ ایک غیررسی برچہ بھی علیحدہ سے تحریر کر دیا کہ اگر امام مبعت سے انکار کریں تو ان کو قتل کردے۔ مقصدیہ تھا کہ امام حسین کے قل کی ذمة واری سے بزید اینادامن بچالے اور ذمة داری ولیدیر عائد ہو۔ اس کے علاوہ اس نے مسلح افراد کو عاجیوں کے بھیس میں مکہ بھیجا باکہ ان کے ذریعہ خاموثی ہے امام کو شہید کرا دے اور بیر نہ معلوم ہو سکے کہ حسین گا قاتل کون ہے۔ امام حسین علیہ السلام اس کے ان ناپاک ارادوں کو خوب سمجھتے تھے۔ چنانچہ آپ نے برید کے ان نایاک اور فدموم عزائم کو خاک میں ملانے کا عزم کرلیا اور ہر موقع پر امت کو اینے ہنگای قتل کے خطرے سے آگاہ فرماتے رہے اور و قباً فو قباً قاتلوں کی نشان دہی کرتے رہے کہ میرے قبل کے ذمہ وار بنی امیہ ہونگے۔ چنانچہ ایک جگہ آپٹے فرمایا کہ:۔

## اعتراض نمبرا

## اہل وعیال کو ہمراہ لے جانا

امام حسین کے قیام کو حصولِ خلافت کے منافی سجھنے والوں کی ایک دلیل سے موقی ہے کہ اگر ایسا تھا تو امام اپنے اہل و عیال کو کیوں ہمراہ لائے تھے۔ اس سلسلہ میں وہ اپنا اعتراض یوں پیش کرتے ہیں:۔

نمبرا \_ ''اگر امام حسین خلافت و حکومت کے حصول کے لئے نگلتے تو اپنے الل حرم کو اپنے ہمراہ نہ لے جاتے کیو نکہ اس صورت میں بزید سے تصادم لازی اور بدیمی تھا۔ چنانچہ کوئی بھی عاقل شخص جنگ اور تصادم کی صورت میں خود کو تو خطرات میں ڈالنا گوارا کر سکتا ہے لیکن بھی بھی اپنے اہل وعیال کو کہ جو دفاع کی قوت نہیں رکھتے 'خطرے میں ڈالنا پند نہیں کرتا۔ لاذا آپ حصولِ خلافت کی قوت نہیں نکلے تھے بلکہ صرف شمادت کے لئے میدان میں آئے تھے۔"

مرا \_ ''اپنے موقف کی تائید میں دلیل کے طور پر یہ لوگ فیلسوف شرق نہرا \_ ''اپنے موقف کی تائید میں دلیل کے طور پر یہ لوگ فیلسوف شرق علامہ اقبال کے اس شعر کو پیش کرتے ہیں جس کا مفہوم یہ ہے کہ امام حسین علیہ السلام کی اپنے اس سفر سے غرض آگر حصولِ خلافت ہوتی تو آپ اپنے اہل و عیال کو اپنے ہمراہ نہ لے جاتے۔

مدعایش سلطنت بودے اگر 💎 خود نہ کردی با چنین ساماں سفر

جوا<u>ب</u>

ہم یہاں اس اعتراض کا جواب نکتہ وار عرض کرتے ہیں۔

جمال تک شاعر مشرق علامہ آقبال کے اشعار کا تعلق ہے تو یہ بات ذہن نشین رہنا چاہئے کہ کسی شاعر کا قول خواہ وہ کتنا ہی بردا شاعر کیوں نہ ہو معصوم ملے کسی عمل یا اقدام کے ثبوت و اثبات کے لئے دلیل قرار نہیں یا سکتا۔

بالفرض محال اگر اس دلیل کو کلّیہ کے طور پر سلیم کر بھی لیا جائے کہ انسان کبھی بھی اپنے اہل وعیال کو خطرات کے موقع پر ساتھ نہیں لے جاتا اور اس بناء پر سے مان لیا جائے کہ امام مصولِ خلافت کے لئے نہیں بلکہ طلب شاوت کے لئے نہیں جھ تو پھر تو امام کو ان حضرات کی منطق کے مطابق اپنے شاوت کے لئے نکلے تھے تو پھر تو امام کو ان حضرات کی منطق کے مطابق اپنے اہل و عیال کو ہرگز ہرگز اپنے ہمراہ نہیں لے جانا چاہئے تھا۔ کیوں کہ جنگ کی صورت میں پھر بھی بی جانے اور غالب آجانے کے امکانات ہوتے ہیں لیکن مصورت میں پھر بھی بی جانے اور غالب آجانے کے امکانات ہوتے ہیں لیکن جمال شادت ایک یقینی امر ہو وہاں تو اپنے بال بچوں کو لے جانا صریحی اور جان بوجھ کران کو خطرے میں ڈالنے کے متر ادف ہے۔

بات دراصل ہے ہے کہ اسلامی جنگوں کی تاریخ ان اوگوں کی نظروں کے محافر ہے اسلامی جنگوں میں عورتوں کو محافر ہنگ پر لے جانا معمول تھا۔ پیغیمراکرم اور امیرالمومنین امام علی نے جو جنگیں الریں (کفرو ایمان کے در میان جنگیں تھیں) ان میں خود حضرت علی کی بویاں ، بہنیں اور اہل و عیال محافر نے پیچھے جنگوں میں ہمراہ ہوتی تھیں۔ چنانچہ ۔۔۔۔ الف) ۔ خود بیغیمراکرم کی دخر جناب زہراسلام اللہ علیہ جنگ احد میں بیغیم کے ہمراہ تھیں اور جب آپ زخمی ہوئے تو حضرت علی پانی ڈال رہے تھے اور جناب زہرا آپ کے زخموں کو دھوتی جاتی تھیں۔۔ جناب زہرا آپ کے زخموں کو دھوتی جاتی تھیں۔۔ اسی طرح جنگ صفین میں حضرت علی کے اصحاب کی ازواج اور اہل دب) ۔۔ اسی طرح جنگ صفین میں حضرت علی کے اصحاب کی ازواج اور اہل دب) ۔۔ اسی طرح جنگ صفین میں حضرت علی کے اصحاب کی ازواج اور اہل

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

(ح) \_ طلحہ 'زبیر اور حفرت عائشہ نے خونِ عثمان کے انقام کے بمانے بھرہ میں حضرت علی کی حکومت کے خلاف بغاوت شروع کی۔ حضرت علی کو جب اس کی خبر کی تو آپ اس بغاوت کو کچلنے کے لئے بھرہ کی طرف روانہ ہوئے جبکہ آپ کے ہمراہ آپ کے اہل وعیال بھی تھے۔

(د) \_ امام حسین علیہ السلام کے اہلِ حرم کو اپنے ساتھ لے جانے کی وجوہات میں سے چند اسباب سے ہیں:

◄ امام اپنے اہل بیت کو اپنے جد پینمبر کرم اور پدر بزرگوار حضرت علی مرتضیٰ کی امانت سیجھتے تھے۔

چنانچہ آپ نے فرمایا کہ:

" يه ميرے پاس امانت بيں اور جمھے آخرى دم تك ان كا تحفظ كرنا ، --

خود آپ کے اہل بیت آپ سے جدا ہونا نہیں چاہے۔

★ کوئی بھی مدہر عکیم و دانا اور سیاستدار جب کی دشمن سے نبرد آزما ہو تا ہے تو اس کی مسئولیت صرف اسی حد تک نہیں ہوتی ہے کہ وہ صرف اسلحہ اور افرادی قوت کے بھروسہ پر آنکھیں بند کر کے میدان میں وارد ہو جائے بلکہ وہ یہ دیکھتا ہے کہ دشمن کی طرف سے جس جس سمت سے خطرہ کا امکان ہو ان سب کا سدباب کر کے وشمن کے مقابلے میں آئے۔ یہ وانشمندی نہیں ہے کہ ایک محاذیر تو وشمن سے جنگ لڑے اور دو سرے محاذوں ہے کہ ایک محاذیر تو وشمن سے جنگ لڑے اور دو سرے محاذوں

و عیال ان کے ہمراہ تھے۔ صلح امام حسن کے بعد ان خواتین میں کہ جو جنگ مفین میں معاذ کے پیچھے جنگ میں ہمراہ تھیں بعض کو حوادث روزگار کے بتیجہ میں شام جانا پڑا اور بعض کو معاویہ نے عراق میں اپنے گور نر کے ذریعہ شام بلوایا۔ چنانچہ ان مومنات میں سے چند کے نام یہ ہیں:

زر قاء بنت عدی

أم الخير بنت حريش البارقيه 

أم الخير بنت حريش البارقيه 

أم الخير بنت حريش البارقيه 

إم البارقية 

إم البارة 

إم البارة 

إم البارة 

إم البارة 

إم البارة 

إم البارقية 

إم البارة 

إم

اسوره بنت عماره

ام البرابنت صفوان

يكارة هلاليه

🖈 عکرشه بنت الحرش

یہ خواتمین جنگ صفین میں حضرت علی کے افکر کو جوش دلانے کے لئے اشعار پڑھتی تھیں۔ چنانچہ شام میں معاویہ نے ان خواتمین سے یہ کہا کہ جنگ صفین میں جو اشعار تم پڑھتی تھیں اب جھے ساؤ۔ یہ کمہ کر معاویہ ان کے زخموں پر نمک چھڑکنااور ان کے دلول کو مجروح کرنا چاہتا تھا۔

(حيات امام حس "-جلد ٢ مص ٣٩٧)

للذا جنگ میں اپنے اہل وعیال کو ساتھ لے جانا آگر غیر معمولی عمل ہو تا تو یقینا مولائے متقیان امام علی علیہ السلام اپنے اصحاب کو منع کرتے اور ہدایت کرتے کہ ایسے موقعوں پر اپنے اہل وعیال کو ساتھ رکھنا صحیح نہیں ہے "کیول کہ ہمارے ائم اطمار" کے نزدیک خود اپنے اہل وعیال کا تحفظ اور اپنے اصحاب کے اہل وعیال کا تحفظ اور اپنے اصحاب کے اہل وعیال کا تحفظ مساویا نہ اہمیت کا حامل ہے۔

کے دروازے دشمن کے لئے کھلے چھوڑ دے۔

شب عاشور جب امام کے ساتھ قلیل افراد تھے اور آپ کے مقابل تمیں ہزار کا انگر تھا اور شہادت بھینی تھی۔ آپ نے اپنے اصحاب کو ہدایت کی کہ وہ خیموں کے پیچھے خند قیس کھو دیں تاکہ وشمن ادھرسے تملہ نہ کر سکے۔ یمی نہیں بلکہ شب عاشور امام خود ایک مرتبہ خیمہ سے باہر نگلے۔ ہلال ابن نافع نے دیکھا تو وہ آپ کے پیچھے پیچھے چلا۔ ایک مرتبہ امام نے بلٹ کردیکھا اور ہلال سے پیچھے پیچھے چلا۔ ایک مرتبہ امام نے بواب دیا کہ آپ کو تناو کھ کر آپ کی حفاظت کے لئے فکلا ہوں کہ کہیں دشمن آپ کو اکیلا دیکھ کر آپ کی حفاظت کے لئے فکلا ہوں کہ کہیں دشمن آپ کو اکیلا دیکھ کر آپ پر جملہ نہ کردے۔ اس کے بعد ہلال نے امام سے سوں کہ ایک بعد ہلال نے امام سے سوں

"كس بناء ير آب لول بوقت بابر آئے ہيں؟"

امام نے جواب دیا کہ میں اس لئے نکلا ہوں کہ اطمینان کرلون کہ کہیں وشت میں بھی وشمن پشت خیمہ سے ہم پر حملہ نہ کردے۔ چنانچہ امام اس آخری دفت میں بھی جب کہ زندہ بچنے کا کوئی امکان باقی نہیں رہ گیا تھا 'مکنہ حفاظتی تدابیر سے آکھیں بند نہیں کئے ہوئے تھے۔ تو بھلا کیوں کر ممکن ہے کہ آپ اپنے قیام کے آغاز میں اپنے اہل حرم کے تحفظ سے غافل ہوتے۔

چنانچہ جب امام حسین علیہ السلام نے اپنی نفت کا آغاز کیا تو پہلے ہی دن سے آپ اسپے دشمن کی تمام ساز شول پر نظرر کھے ہوئے تھے اور ہر خطرہ کا جائزہ لے بچے تھے اور آپ نے اس کے انسداد کا اہتمام کرلیا تھا۔

المام حسین علیہ السلام نے جب اپنی نہضت کا آغاز فرمایا تو اس وقت ایک خطرہ یہ تھا کہ اگر آپ اپنے اہلِ حرم کو مدینہ یا مکہ میں تھا چھوڑ کر نگلتے تو ہو سکتا تھا کہ بزید اور اس کے کارندے آپ کے اہل و عیال کو اسر کر لینے تا کہ امام مجبور ہو کریا تو اپنے قیام و نہضت سے دستبردار ہو جائیں یا اپنے اہل و عیال کو بزید کے چڑا سے آزاد کرانے کے لئے خود کو بزید کے سرد کر دیں اور ایسا کرنا بزید سے چھے بعید بھی نہیں تھا اس لئے کہ بنی امیہ کی حکومت کی طرف سے الی فتیج سے چھے بعید بھی نہیں تھا اس لئے کہ بنی امام خود دکھے چکے تھے۔ جیساکہ اور فدموم حرکات بزید کے باپ کے دور میں امام خود دکھے چکے تھے۔ جیساکہ تاریخ میں ماتا ہے کہ جب معاویہ نے امیرالمومنین امام علی علیہ السلام کے اصحاب کو چن چن کر قتل کرنا شروع کیا تو یہ نوبت صحابی رسول عمرابن حتی تک پیچی۔ عرابن حتی کو جب یہ خبر ملی کہ معاویہ ان کے در پے ہے تو انہوں نے فرار اختیار کیا۔ عمرابن حتی جب ہاتھ نہیں آئے تو معاویہ نے ان کی مومنہ بیوی کو دمشق بلوا کروہاں قید کر دیا۔

(حيات المام حسين جلد ٢-ص ٣٤٧)

چنانچہ اپنے مقدّس قیام و نفت کو آخری دم تک یزید اور اس کی حکومت کے نائجہ اپنے مقدّس قیام و نفت کو آخری دم تک یزید اور اس کی حکومت کے ناپاک عزائم اور مردہ ساز شول سے محفوظ رکھنے کے لئے امام حسین علیہ السلام پہلے ہی دن سے آپنے اہلِ حرم کوساتھ لے کر نکلے۔

★ ایک اور وجہ یہ ہے کہ امام حسین کو یہ اخمال بھی تھا کہ آپ شہید ہو جائیں گے۔ جیساکہ بارہا آپ اس کی خربھی دیتے رہے تھے اور آپ یہ بھی جانتے تھے کہ یزید آپ کو شہید کرنے کے بعد اپنے اس گھناؤنے جرم پر اور ان مظالم پر پردہ ڈالنے کی ہر ممکن کو شش کرے گاجو اس نے آپ پر روا رکھے۔

اور اہل بیت کو ساتھ لے جانے کے فلفہ کو حتی آپ نے اپنے عزیز ترین افراد سے بھی چھپا کر رکھا آگہ ہے احتیاطی کی وجہ سے کسی وقت یہ راز فاش نہ ہو جائے اور دعمُن اس سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اس کاسد باب کردے۔

## اعتراض نمبرسا

# قیام کے لئے طاقت و قدرت کالزوم

"قیامِ امام حسین علیه السلام کو حصولِ خلافت و حکومت کے خلاف سمجھنے والے افراد اس سلسلہ میں ایک دلیل میہ پیش کرتے ہیں کہ

"کوئی بھی مخص اگر کسی طاقتور و قدر تمند مخص سے حکومت وسلطنت چھینا چاہے تو اس کے لئے اس کے پاس مناسب افرادی قوت و دیگر وسائل جنگ وافر مقدار میں ہونا ضروری ہیں ۔۔۔ طاقت اور وسائل کے بغیر قیام کرنا اور کسی بڑے طاقتور و قدر تمند حاکم کی مزاحمت کرنا 'اپنے نفس کو ہلاکت میں ڈالنے کے متراوف ہے۔ عمل و شرع 'تماب وسنت کی روسے ایسے قیام کی فرتمت کی تی ہے۔

الڈا اس حقیقت کو تسلیم کر لینے کے بعد جب ہم قیام امام حسین پر نظر کرتے ہیں تو امام حسین پر نظر کرتے ہیں تو امام حسین کے پاس نہ تو وسائل جنگ موجود تھے ناہی قدرت وطاقت تھی ۔۔۔ جبکہ بزید کے پاس وسائل کی بہتات تھی 'پورے خطہ عرب میں اس کی حکومت تھی 'خزانہ اس کے ہاتھوں میں تھا'افرادی قوت اس کے پاس تھی۔۔

ان تمام عوامل وحالات كو ركيصتے ہوئے بيد كمناكد امام حسين في اس لئے

چنانچہ امام گااینے اہل حرم کو اینے ہمراہ لے جانا انہیں سازشوں کو ناکام اور بے نقاب کرنے کے سلسلے کی ایک کڑی ہے۔ امام اچھی طرح جانتے تھے کہ دشمن وہ تمام مظالم آپٹیر ڈھائیں گے کہ جن سے بیاڑ بھی ریزہ ریزہ ہو جائیں ' وہ آپ کو شہید بھی کریں گے۔ اور اینے جرم کو چھیانے کی ہرممکن کوشش بھی کریں گے تاکہ امام کا پیغام اور آپ کامشن وب کررہ جائے۔ امام جانتے تھے که دشمن آپ کی اس عظیم قرمانی اور شهادت کو اس حد تک خفیف اور غیراہم بنانے کی کوشش کرے گاکہ نہ ظلم کی واستان لوگوں کے کانوں تک پہنچ سکے اور نہ مظلوم کی صدا بس بت سے بت لوگ صرف اس قدر جان سکیں کہ حسین علیہ السلام کو کربلا میں قتل کیا گیا۔ للذا این شمادت اینے اور گزرے ہوئے مظالم اور جس راہ میں آپ نے شہادت یائی ان اہداف و مقاصد کو کربلا سے باہر عام کرنے اور ان کی تشہیر کے لئے امام کو ایسے ترجمانوں کی ضرورت تھی جنہوں نے اپنی آنکھوں سے ان مظالم کو دیکھا بھی ہو اور جو آپ کے اہداف سے مکمل آگاہی بھی رکھتے ہوں۔ چنانچہ ایسے ترجمان خود آپ کے اہل بیت سے بمتر کوئی اور نہیں تھے کہ جو نہ صرف ان مظالم کے گواہ تھے بلکہ خود بھی اس ظلم وستم کا نشانہ بنے اور جو نہ صرف آپ کے مقدس اہداف سے آگاہ تھے بلکہ خود آپ کے شریک کار تھے۔اس مقصد کے لئے آپ کے اہل بیت کے علاوہ اگر کوئی اور ہو تا تو ممکن تھا وہ مال کے طبع و لا کچ میں یا خوف اور دھمکی سے مرعوب ہو کر مشکلات کے مقابلہ میں استقامت نہ دکھایا آاور امام کی تحریب ناکام ہو جاتی۔ گویا امام این اہل بیت کو ہمراہ لے جاکرانی شمادت کے بعد اپنی تحریک کے دوسرے مرحلہ کو شروع کرنا جاہتے تھے۔ لنذا امام نے اہل بیت کو اپنے ساتھ لیا

تشدد میں اضافہ ہو رہا ہو تو اس کے خالف جو اس کے خلاف آواز اٹھانے کی طاقت نہیں رکھتے اگر آواز اٹھائیں بھی تو میدانِ جنگ کی نوبت ہی نہ آئے گ اور انہیں ان کے گھریں ہی قتل کرویا جائے گا۔ توکیا کمزور و ناتواں مومنین کو بیشہ خاموش رہنا چاہئے؟

اگر ایبا ہے کہ ظالم کے خلاف آواز بلند کرنے کا فرض بیشہ کے لئے ساقط ہو جاتا ہے تو ائمہ اطمار کے کمت میں تربیت پانے والے صف اول کے شاگر دوں کو اپنے زمانہ کے سفاک وشقی ظالمین کے خلاف آواز نہیں اٹھائی شاگر دوں کو اپنے نمانہ کے سفاک وشقی ظالمین کے مقابلہ میں تن تنہا ہیں ان کا کوئی ساتھی و ہمنوا نہیں۔ اگر وہ آواز اٹھائیں گے تو شمادت ان کے لئے لازم و بھی ساتھی و ہمنوا نہیں۔ اگر وہ آواز اٹھائیں گے تو شمادت ان کے لئے لازم و بھی حسن و اس سلملہ میں بزرگ صحابی رسول محابی امیرالمومنین علیہ السلام و امام حسین جناب جرابن عدی اور ان کے پار انِ باوفا اور میٹم تمار و رشید جری جیسی مقدر ہستیوں نے زیاد ابن ابیہ جیسے ظالم و جابر کے مقابلہ میں قیام کیا اور اس کو مولائے کا کتات علی ابن ا بیطالب پر سب و شتم کرنے سے روکا اور اس کے خلاف آواز اٹھائی ۔۔۔۔۔زیاد ابن ابیہ نے ان حضرات سے کما کہ "اس کے خلاف آواز اٹھائی ۔۔۔۔۔زیاد ابن ابیہ نے ان حضرات سے کما کہ " کھے سب علی سے نہ روکو۔" لیکن یہ حضرات اس فریضہ یعنی آواز حق بلند کرنے سے باز آنے کو تیار نہ ہوئے اور محبت علی میں شمادت کے لئے آمادہ ہو گئے۔

اگر قدرت و توانائی کے بغیر جابر و ظالم کے خلاف آواز اٹھانے کی شریعت میں ندمت ہے تو ان ارواحِ پاک کا ٹھکانہ کمال ہو گا۔ یہ حضرات شریعت کا دفاع کرنے والوں کے ساتھ محشور ہوں گے یا شریعت کے خلاف عمل کرنے والوں

یزید کے خلاف قیام کیا کہ خلافت کو اس کے چنگل سے آزاد کرائس 'ایک غلط مفروضہ ہے ۔۔۔۔اگر بید مان بھی لیا جائے کہ کوفہ میں پیچیس ہزارمسلح افراد آپ کے ہمرکاب ہو کریزید کے خلاف جنگ کرنے کو آمادہ تھے ' پھر بھی ہے حقیقت ہے کہ اس وقت کی اجھاعی وسیاسی شخصیات اہل کوفہ کے اس وعدے پر اعتماد نہیں کرتی تھیں۔ امام حسین کو ان پر ظاہری طور پر اعتاد تھایا شرعی نقطہ نظرے ان پر حسن ظن کر کے امام ان کی طرف نکلے ----لیکن منزل علیہ پر پہنینے ے بعد جب آپ کو حضرت مسلم اور بانی کی شمادت نیز کوف والوں کی ب وفائی کی خبر ملی تو امام کی بید امید بھی ختم ہو چکی تھی ۔۔۔۔۔ مزید برآل وہال ہے آگے بوصنے پر جب حرابن بزید ریاحی کی سربراہی میں ایک ہزار کے اشکرنے آپ کو کوفیہ جانے سے روک دیا تو یہ امید اور احمال بالکل ختم اور نقش بر آب ہو گیا تھا اور اب بزید کا مقابلہ کر کے اسے سلطنت اسلامیہ سے ہٹانے کے سلسلے میں کوئی آس نہ رہی تھی ۔۔۔۔اس کے بعد جب آپ کربلا پنیچے 'ہرون کوفہ سے ہزاروں کی تعداد میں بزیدی لشکڑ کربلامیں جمع ہوئے اور امام کے راہتے کو روک لیا۔ اس کے باوجود امام حسین اپنے عزم و ارادے میں استقامت وثبات سے وُٹے رہے۔اس سے صاف ظاہر ہو آ ہے کہ امام کے اس قیام و نسفت کا مقصد منصب خلافت وامامت حاصل كرنانه تھا كيونكه اس كى نه كوكى توقع تھى اور نه اخمال ----

اس نظریه کی ردمیں جوابات:

جواب نمبرا

أكر كوكى جابر وظالم 'طاقتور بادشاه مسلط مواور برروزاس كے جرم وظلم و

5212

### جواب نمبرا

یہ نہیں کما جاسکا کہ امام حسین کو منصبِ خلافت وامامت کی بازیابی کے لئے قیام نہیں کرنا چاہئے تھا کیوں کہ خلافت وامامت ان کا حق تھا کلندا اس کی بازیابی کی جدوجہد امام کی اولین ذمتہ واری تھی لیکن اس کے لئے اعوان وانصار کا تیار ہونا ضروری تھا۔ اس بناء پر حضرت امیرالمومنین علیہ السلام نے پیجیس سال تک صبر کیا 'اس کے بعد جب آپ کو انصار واعوان میسر ہوئے تو ملحہ 'زبیراور معاویہ جیسے خلافت اللی کے مخالفین کے مقابلہ میں قیام کیا ۔۔۔۔۔لندا امام حسین کو پہلے اعوان وانصار کے حصول کی تیاری کرنی چاہئے تھی۔

لین کیا امام حسین کے انظار کرنے سے خود بخود اعوان وانصار تیار ہو سکتے ہے۔ اگر ایبا تھا تو ہیں سال جو امام حسین نے صلح حسن کے بعد سے اب تک صبر کیا کیوں انصار و اعوان تیار نہیں ہو سکتے ۔۔۔۔ اب تک تو کافی تعداد میں امام کے اعوان و انصار تیار ہو جانا جا ہے تھے۔ کیونکہ ہیں سال کا عرصہ بہت بڑی مت ہوتی ہے۔ ؟

بات یہ ہے کہ انسار واعوان حاصل کرنے کے لئے لوگوں کو جہاد کی ترغیب دینے کی ضرورت ہوتی ہے۔ خلافت کو اپنا حق قرار دینے کے لئے دلائل دینے پڑتے ہیں۔ غاصب بزید جو اس وقت خلیفہ بنا ہوا ہے اس کے غلط اور غاصب ہونے کے ثبوت پیش کرنا اور اجتماعات منعقد کرنا ضروری تھا ۔۔۔ اعوان وانعمار 'حیض ونفاس جیسے فقمی مسائل بیان کرنے سے پیدا نہیں ہوتے

۔۔۔۔ سادہ پندو نصائح سے لوگ جنگ کے لئے آمادہ نہیں ہوتے۔ لیکن اگر امام حسین ایسے اجتماعات کریں 'اپنی حقانیت نیز حکومت کو باطل ثابت کرنے پر دلائل دیں اور تھلم کھلا ان کے خلاف برأت وبغاوت کا اعلان کریں تو کیا ارباب حکومت امام کو زندہ چھوڑ دیں گے ؟

اور اگر انسار واعوان کے نہ ہونے کی وجہ سے قیام میں تاخیر کریں یا خاموش رہیں تو ظالم و جابر حاکم یا خلیفہ اپنے خلاف کوئی معارض و مخالف حرکت نہ وکھیے کر کوئی احتجاجی آواز نہ من کراور خود کو بے رقیب محسوس کرکے کیا اور زیادہ بے لجام نہیں ہو جائے گا۔اس طرح کیا اس کے حوصلے بلند نہیں ہوں گے اور جوں جوں اس کا حوصلہ بلند ہو تا جائے گا ہروہ مخص جو اس کے مخالفین میں اور جوں جوں اس کا حوصلہ بلند ہو تا جائے گا ہروہ مخص جو اس کے مخالفین میں معالی میں موگا اور ظلم کا نشانہ بھی بے گا۔ اس طرح ابلی حق 'مومنین و مخلفین کی مایوسی میں اضافہ ہو تا جائے گا 'حق کی آواز دب جائے گی 'خلیفہ باطل دن بدن قوی سے قوی تر ہو تا جائے گا 'حق کی آواز دب جائے گی 'خلیفہ باطل قدرت روز بروز کم سے کم تر ہوتی جائے گی۔ جتنی تاخیر ہو گی اس قدر اعوان و انسار کا حصول ناممکن ہو تا چلا جائے گا ۔۔۔۔۔غرض کہ تاخیر سے اعوان و انسار میں اضافہ نہیں ہو سکتا۔

حقیقت پہلے دن سے بزید کے خلاف مسلح قیام کا اعلان کیا المام علیہ السلام اعوان و انصار ہی کی تلاش میں مدینہ سے ملہ تقریف لائے اکمہ میں اطراف عالم سے آنے والے تجاج کے سامنے مسلہ کو رکھا اور ان سے بحث و گفتگو کی۔ بھرہ میں موجود مومنین کے نام اپنے نمائندہ کے ساتھ خط بھیجا اور نفرت طلب کی۔ اپنے بھائی مسلم بن عقیل کو کوفہ روانہ

شهر آشوب اور بحار الانوار میں تحریر ہے کہ:

کربلاکی جنگ کے دور ان کسی نے بلند آواز سے افشکر عمر سعد سے کہا کہ:

"وائے ہو تم پر!تم کس سے جنگ کر رہے ہو۔ (کیا تم نہیں جانئے
کہ) تم عربوں کے قاتل انزاع البطین کے فرزند سے جنگ کر

رہے ہو۔ تم اس پر اس طرح کبھی بھی غلبہ نہ پاسکو گے جب تک
کہ تم مل کراس پر ہر طرف سے تملہ نہ کرو۔"

(مقتلِ حين الرزاق مقرم - ص ٣٣٦)
حيد ابن مسلم كمتا ہے كہ جب امام حسين عليه السلام كاسرِمقد س ابن زياد
كے سامنے لايا گياتو اس نے آپ كے سرِمقد س سے مخاطب ہوكر كماكه:
"اے حسين "التہيں بيدن بدرواحد كے انقام كے متيجہ ميں و يكھنا
برا-"

(انصار حسین مسلم و انصار حسین مسلم مروان ابن علم نے جب یزید کے دربار میں امام حسین کے سرکو دیکھا تو اس نے ایک شعر پڑھا جس کا ترجمہ کچھ یوں ہے:

دمین نے اپنے بزرگوں کے خون کا بدلہ لے لیا۔ میرا قرض ادا

ہوگیا۔ میرے ول کا در دخونِ حسین کے شفایاب ہوگیا۔ "

جب اہل بیت اطہار اور امام حسین کے سرمقدس کو یزید کے سامنے لایا گیا

تو اس نے فخریہ انداز میں ابن زبعری کا ایک شعر پڑھا جس کا ترجمہ ہے ہے:

تو اس نے فخریہ انداز میں ابن زبعری کا ایک شعر پڑھا جس کا ترجمہ ہے ہے:

دیکاش ہارے آباء واجد اوجو جنگ بدر میں قتل ہوئے آج زندہ

کیا تاکہ وہاں اعوان و انصار کا جائزہ لیا جائے۔ مکہ سے نگلتے وقت خطبہ میں سب
کو نصرت کی دعوت دی ۔۔۔ مکہ سے نکل کر کربلا جاتے ہوئے راستہ میں ملنے
والے بہت سے لوگوں کو نصرت کی دعوت دی ۔۔۔ للذا یہ کہنا غلط ہے کہ
امام علیہ السلام نے اعوان و انصار کے لئے کوشش نہیں کی بلکہ امام نے مدینہ
سے مکہ اور مکہ سے کوفہ کی تمام مسافت انصار و اعوان کی تلاش میں صرف کی۔
اعتراض نمبر ہم

# دو قبیلوں کی جنگ

بعض حلقوں کی جانب سے قیامِ امام حسین کو بنی ہاشم اور بنی امیتہ کی جنگ کا امام دیا گیا اور وہ کہتے ہیں کہ یہ دراصل دو قبائل کی جنگ تھی جس میں بنی ہاشم کی نمائندگی امام حسین اور بنی امیہ کی یزید کر رہا تھا۔ اس سلسلہ میں وہ یہ تاریخی دلائل لاتے ہیں۔

ابو محتنف كهتے بين كه:

امام حسین جب عمر سعد کے اشکر کے مقابل آئے تو آپ نے ان سے مخاطب ہو کر فرمایا کہ:۔

"تم كون مجھ سے جنگ كرنے پر آمادہ ہو؟كياميں نے دين ميں كوئى تبديلى كى ہے ؟يا ميں نے سنّت بغير كے خلاف كوئى كام كيا ہے ؟" و اس پر لشكر عمر سعد كى طرف سے جواب ملاك "آپ "ك پدر بزر كوار على ابن الى طالب نے ہمارے آباؤ اجداد كو قتل كيا ہے۔" ہے۔ان كا انقام لينے كے لئے ہم آپ سے جنگ كرتے ہيں۔"

ان کے درمیان یہ طویل عناد و دشمنی اسلام کے طفیل و برکت سے نہ صرف ختم ہوگی بلکہ یہ دونوں قبائل آپس میں شیر و شکر ہو کر اور ایک صف میں کھڑے ہوکر اسلام کے دشمنوں سے نبرد آزما ہوئے۔ پھر آخر بنی امیہ اور بنی ہاشم کے درمیان یہ عناد و دشنی کاسلسلہ کیوں جاری تھا جبکہ قبلِ اسلام ان دونوں قبیلوں کے درمیان کی درمیا

اس سوال کا جواب بزید عنی امیہ اور حامیانِ بنی امیہ کے ان جملوں میں با آسانی مل جاتا ہے جمال وہ یہ کہتے ہیں کہ حسین سے ان کی یہ جنگ بدر و احد کے جواب اور ان جنگوں میں ان کے کافرو مشرک آباؤ اجداد کے قتل کے انتقام میں ہے۔ لیکن اب پھر یمال ایک سوال پیدا ہو تا ہے اور وہ یہ کہ بدر اور احد کی جنگوں کا سبب کیا تھا۔ ؟کیا بدر و احد کی جنگوں کا سبب حکومت و اقتدار کے علاوہ کسی اور چیز کو قرار دیا جاسکتا ہے؟

بال البتہ یہ اقدار اور حکومت ابوسفیان اس کئے چاہتا تھا کہ جزیرۃ العرب میں اس کی جاہلت کی حکومت برقرار رہے جب کہ پنجیراکرم اور ان کے ہم رکاب مسلمان مجاہدین یہ اقدار خداکی حکومت قائم کرنے کے لئے چاہتے تھے۔ لیکن بسرطال اس سے افکار نہیں کیا جاسکتا کہ بدر واحد کی جنگیں حکومت واقدار کے لئے تھیں۔ ان جنگوں میں محر کا ہدف روئے زمین پر خداکی حکومت کا قیام تھا جب کہ ابوسفیان کا ہدف اور مطح نظرانی اور عہد جاہلیت کی حکومت کی بقاء تھا۔ اپنی مسلسل اور پیم شکست کے نتیجہ میں ابوسفیان اگرچہ فیج کمہ کے بعد اسلام قبول کرنے پر مجبور ہوگیا تھا جیساکہ اس نے فیج کمہ کے موقع پر پنجیراکرم اسلام قبول کرنے پر مجبور ہوگیا تھا جیساکہ اس نے فیج کمہ کے موقع پر پنجیراکرم اسلام قبول کرنے پر مجبور ہوگیا تھا جیساکہ اس نے فیج کمہ کے موقع پر پنجیراکرم اسلام قبول کرنے پر مجبور ہوگیا تھا جیساکہ اس نے فیج کمہ کے موقع پر پنجیراکرم اسلام قبول کرنے پر مجبور ہوگیا تھا جیساکہ اس نے فیج کمہ کے موقع پر پنجیراکرم اسلام قبول کرنے پر مجبور ہوگیا تھا جیساکہ اس نے فیج کمہ کے موقع پر پنجیراکرم اسلام قبول کرنے پر مجبور ہوگیا تھا جیساکہ اس نے فیج کمہ کے موقع پر پنجیراکرم اسلام قبول کرنے پر مجبور ہوگیا تھا جیساکہ اس نے فیج کمہ کے موقع پر پنجیراکرم اسلام قبول کرنے پر مجبور ہوگیا تھا جیساکہ اس نے فیج کمہ کے موقع پر پنجیراکرم اسلام قبول کرنے پر مجبور ہوگیا تھا جیساکہ اس نے فیج کمیں ابوسفیان کا کو کیسان کی سال کی کیسان کی کیسان کی کیسان کیسان کی کو کیسان کی کا کیسان کیسان کیسان کی کیسان کرنے کیسان ک

ہوتے اور دیکھتے کہ ماری ضربت سے قومِ فزرج کس طرح بے بس اور لاچار ہوئی ہے۔ بدر میں ان کے بزرگول نے مارے بزرگوں کو قتل کرے اپنا انقام بزرگوں کو قتل کرے اپنا انقام لیا۔"

"بنی ہاشم نے ملک و قوم کے ساتھ ایک کھیل کھیلاتھا 'نہ کوئی خبر آئی اور نہ کوئی وحی نازل ہوئی۔ اگر میں محمد کی اولاو سے بعلہ نہ لوں تومیں قوم خندف سے نہیں۔"

(مقتلِ حسن المحمد الرزاق مقرم - ص الدیم)

اسرانِ آل محمد کا قافلہ جب شام میں داخل ہو رہا تھا تو بزید قصر جیرون کے

بالاخانہ ہے اس کا نظارہ کر رہا تھا۔ لکا یک ایک کوے کی آواز آئی۔ بزید نے

کوے کی آواز س کر اس سے مخاطب ہو کر ایک شعر پڑھا جس کا ترجمہ یہ ہے:

"تو کتنا ہی شور مجا۔ میں نے تو محمد اور علی کی اولاد کو قتل کر کے

اینے بزرگوں کے خون کا بدلہ لے لیا۔"

(مقلِّ حسينٌ -عبدالرزاق مقرم -ص ۴۴۸)

#### جواب

اس نظریہ کو اگر ہم کچھ دیر کے لئے صبح مان بھی لیں تو سوال ابھر تا ہے کہ آخر اس وشنی کی وجہ کیا تھی۔ ؟ جزیرہ عرب میں بی ہاشم اور بنی امیہ کے علاوہ کیا دو سرے قبائل آپس میں عناد دوشنی نہیں رکھتے تھے ؟ کیا اوس و خزرج کے در میان چالیس سال سے مسلسل بغض و عدادت نہیں چلی آرہی تھی۔ ؟ لیکن در میان چالیس سال سے مسلسل بغض و عدادت نہیں چلی آرہی تھی۔ ؟ لیکن

کے چیا حضرت عباس ابن عبد المطلب کے سامنے اقرار کیا اور کہا:
"تہمارے بھینج کی حکومت اب بہت قوی ہوگئی ہے۔"
لیکن وہ اپنی حکومت اور اقتدار کی بحالی کے خواب مسلسل دیکھا رہا۔ چنانچہ حضرت عثان کی خلافت کے دور میں ابوسفیان نے حضرت حمزہ کی قبر پر ٹھو کر مار کر بکھا:

"حزہ!جس مقصد اور حکومت کے لئے تم ہم سے جنگ لائے تہ ج وہ حکومت ایک گیند کی مائنہ ہمارے بچوں کے ہاتھ میں ہے۔" چنانچہ طلوعِ اسلام ہی سے بنی ہاشم اور بنی امیہ کے درمیان جتنی جنگیں ہوئیں وہ سب حکومت اور افترار کی جنگیں تھیں ۔۔۔وہ بدر واحد کی جنگ ہو یا احزاب و صفین کی۔ حتیٰ کہ معاویہ اور امام حس کے درمیان بھی جنگ کا سبب اور محرک حکومت اور افترار ہی تھا۔ لیکن فرق یہ ہے کہ ایک فریق خدا کی حاکیت 'شریعتِ اسلامی کی سرہلندی اور بندگانِ خدا کو ہر فتم کی قید و بند اور انسانی بالادستی سے نجات دلانے کے لئے افترار چاہتا تھا جب کہ دو سرا فریق معاویہ ابن ابوسفیان اپنی اور جاہلیت کی بالادستی اور بندگان خدا کو قیدوبند کی ذنجیوں میں جکڑنے کے لئے افترار کاخواہاں تھا۔

اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ کیا یہ سوچا جاسکتا ہے کہ پینیبراکرم کی ان جنگوں کا ہدف کچھ اور؟ ..... کیا کہ بنگوں کا ہدف کچھ اور امام حسین کا مثن اس سے ہٹ کر کچھ اور؟ ..... کیا کربلاکی جنگ اسلام کی بقاء 'خداکی وحدانیت اور خداکی حاکمیت قائم کرنے کے لئے نہیں تھی کے لئے نہیں تھی کیا کربلاکی جنگ سیرت پینیبر کو زندہ کرنے کے لئے نہیں تھی کیاامام حسین نے مدینہ سے نکلتے وقت یہ نہیں فرمایا تھا کہ میں اپنے جدکی سیرت

پر عمل کروں گا؟ امام حسین معاذ الله اگر کنارہ کشی اور خاموثی اختیار کرلیتے اور اس کے نتیجہ میں اگر بزید کی حکومت کو دوام اور استحکام حاصل ہو جا باتو کیا اسلام کی بقاء ممکن تھی ؟ مانتا پڑے گا کہ کربلا کی جنگ کفر کے خلاف اسلام کی جنگ تھی۔ یعنی دو سرے لفظوں میں سے جنگ کفر کے اقتدار کے مقابلہ میں اسلام کے اقتدار کی جنگ تھی۔

چنانچہ اب یہ بات واضح اور روش ہو کر سامنے آتی ہے کہ یزید اور بنی امیہ کی عداوت اور عناد کا سرچشمہ کوئی خاندانی اور دیرینہ دشمنی نہیں بلکہ اس کا اصل سبب یہ تھا کہ بنی امیہ اسلام کے مقابلہ میں اپنی اور جاہلیت کی سربلندی اور اسلام کی نابودی کے خواہاں تھے جب کہ کربلا میں حسین کی ان سے جنگ اسلام کی سربلندی 'النی حکومت کے قیام اور جاہلیت کی نابودی کے لئے تھی۔

## اعتراض نمبره

# امام مے معاویہ کے دور میں قیام کیوں نہ کیا؟

جب ہم یہ ویکھتے ہیں کہ معاویہ کے جرائم بزید کے جرائم کے مقابلہ میں کسی طرح کم نہیں تھے تو یمال ہد سوال پیدا ہو تا ہے کہ امام حسین کے معاویہ کے خلاف قیام کیوں نہیں کیا؟

اس سوال کا جواب ہمیں امام حسن کی معاویہ سے صلح کے اسباب میں اللہ شرنا پڑے گا۔ جب تک امام حسن کی صلح کے اسباب واضح نہ ہو جائیں ' المام حسین ' کے معاویہ کے ظاف قیام نہ کرنے کی کوئی واضح اور روشن منطق اسامنے نہیں آئے گی۔ للذا ضروری ہے کہ ہم امام حسن کی صلح کے اسباب

وعلل کا تجزبیہ کریں۔

امام حسن کی معاویہ کے ساتھ صلح کی تین پہلوؤں سے توجیہ کی جاستی ہے: نمبرا: - كما جاسكتا ب كه امام حسن كى نفسيات اس صلح كاسبب تقى يعني چون که امام حسن کی طبیعت میں صبروحلم مسلح پیندی اور (معاذاللہ) راحت پیندی کا عضر غالب تھا اس لئے آپ نے معاویہ سے صلح کرل کیکن یہ توجیہ غلط ہے کوں کہ جو لوگ امام حسن کی صلح کے جواز میں بیر مفروضہ پیش کرتے ہیں وہ امام حسین کا تعارف اس زاویہ سے کراتے ہیں کہ امام حسین ایک ولیر مرو شجاع 'جنگجو اور سرنہ جھکانے والی شخصیت کے مالک تھے اس لئے وہ سرنہ مقابلہ میں اٹھ کھڑے ہوئے اور اسی مفروضہ کی بناء پریپہ لوگ امام حسن اور امام حین کے درمیان معاویہ سے اس صلح پر دونوں بھائیوں میں کشیدگی اور نارانسکی کا ادعا کرتے ہیں۔ للذا آگر اس مفروضہ کو صحیح مان لیا جائے کہ امام حسن " کی طبیعت صلح پیند تھی اور امام حیین کا مزاج ان کے برخلاف تھا تو یہ امام حین کے معاویہ کے خلاف قیام نہ کرنے کی کوئی واضح دلیل نہیں بنتی۔ اگر بیہ مان لیا جائے کہ امام حسین کی طبیعت صلح پند نہیں بلکہ جنگہویانہ تھی تو پھر تو بدرجراتم امام حسین کو معاویہ کے خلاف قیام کرنا جاہئے تھا کیونکہ معاویہ کے مظالم شیعوں پر اور خود امام پر حد درجہ بڑھ گئے تھے۔

نمبر۲:- معاویہ کے خلاف امام حسین کے قیام نہ کرنے کا سبب امت ہو سکتی ہے۔ یعنی امت نہیں چاہتی تھی کہ معاویہ کے ساتھ جنگ کی جائے۔ جیساکہ لوگوں نے معاویہ کے خلاف آپ کے بھائی امام حسن کا ساتھ دینے سے تساہل بر تااور کو تاہی کی۔

یہ ایک حقیقت بھی ہے۔ کیوں کہ جب بعض حفرات نے معاویہ سے صلح کرنے پر امام حسن سے اعتراض کیاتو آپ نے یمی جواب دیا تھا کہ "لوگ نہیں چاہتے کہ معاویہ سے جنگ جاری رکھی جائے۔" یماں اس امر کا تجزیہ اور تحلیل بھی ضروری ہے کہ اس وقت امت معاویہ کے خلاف کیوں جنگ کرنا نہیں چاہتی تھی۔ اس کے دوسب ہیں:۔

ایک سبب یہ ہے کہ حضرت علی علیہ السلام کے پانچ سالہ دور خلافت میں امت نے جنگ جمل 'جنگ صفین اور جنگ نہروان جیسی تین جنگیں لڑیں' لوگ اب جنگوں سے تنگ آچکے تھے اور چین اور سکون سے زندگی بسر کرنا چاہتے۔
تھے۔

دو سراسب نفیاتی ہے۔ لوگ شک اور تردد کا شکار تھے کہ مسلمانوں میں آپس میں جنگ و جدال کماں تک درست ہے۔ لوگوں کو تردد تھا کہ آیا معاویہ کے ساتھ جنگ کرناضیح ہے یا نہیں۔

کی جنگ کے جواز کے بارے میں ہی جب امت شک اور تردّد کا شکار ہوتو فاہرے وہ استقامت کے ساتھ جنگ نہیں لڑ سکتی۔ اب پھر یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ یہ شک امت میں کیوں اور کب پیدا ہوا ؟ یہ معلوم کرنے کے لئے کہ یہ شک آج پیدا ہوا یا پہلے ہی سے شکوک و شبہات لوگوں کے دلوں میں پورش پا رہے تھے ہمیں تاریخ کے اوراق الٹنے پڑیں گے۔ حقیقت امریہ ہے کہ لوگوں کے دلوں میں شکوک ابتدا ہی سے چلے آرہے تھے لیکن مسلسل کہ لوگوں نے دلوں میں شکوک ابتدا ہی سے چلے آرہے تھے لیکن مسلسل جنگوں نے ان شکوک میں اور اضافہ کر دیا تھا۔ چنانچہ اس کی دلیل میں چند واقعات قار کمن کے لئے پیش کرتے ہیں:۔

مهاجرین نے مل کر علی گی بیعت کی تھی جب کہ معاویہ نے مسلمانوں کے منتخب خلیفۃ المسلمین کو تشلیم نہیں کیا اور سرکشی کرتے ہوئے اس نے امیرالمومنین علی علیہ السلام کے خلاف مہم چلائی۔ اس کے برخلاف عمواً جس کے ہاتھ پر ایک مرتبہ بیعت ہو جاتی تھی لوگ اس کا ساتھ دیتے تھے اور اس کے نخالف کا ساتھ نہیں دیتے تھے چاہے وہ مخالف حق پر ہی کیوں نہ ہو۔ جیسا کہ حضرت ابو بکر کے خلیفۃ المسلمین منتخب ہونے پر جب حضرت علی نے اپنے حق کی بازیابی کے لئے وگوں سے مدد اور نفرت طلب کی تو انہوں نے جواب دیا کہ اگر ہم کو پہلے معلوم ہوتی تو ہم آپ کا ساتھ دیتے لیکن اب تو حضرت ابو بکر کی بیعت ہو چھی ہے اور اب وقت گزر چکا ہے۔ اس طرح جب لوگ علی کی بیعت کر چکے تھے تو ان گے فاف معاویہ کے سرکشی اختیار کرنے پر لوگ معاویہ کو قصور وار قرار دیتے تھے فلاف معاویہ کے سرکشی اختیار کرنے پر لوگ معاویہ کو قصور وار قرار دیتے تھے اور پھراس لئے بھی کہ معاویہ کی سرکشی کا کوئی جواز بھی نہ تھا۔

حضرت علی علیہ السلام کی دو سری خصوصیت آپ کے ساتھ اصحاب رسول ا کا ہونا تھا۔ اس وقت تینوں جنگوں میں اصحاب پیغیبر کی اکثریت حضرت علی کے ساتھ تھی جب کہ جنگ صفین میں معاویہ کے ساتھ تنتی کے چند اصحاب رسول سے ساتھ ہونالوگوں کے لئے اس بات کی دلیل تھا کہ علی حق پر ہیں۔

حضرت علی کے پاس یہ ندکورہ دو خصوصیات تھیں لیکن امام حسن کے پاس نہیں۔ کیوں کہ امام حسن کی تھی۔ نہیں۔ کیوں کہ امام حسن کی بیعت صرف کوفہ میں موجود لوگوں نے کی تھی۔ اس کے علاوہ بہت سے اصحابِ رسول پہلے ہی ان جنگوں میں شہید ہو چکے تھے یا کنارہ کش ہو چکے تھے الندا امام حسن کے ساتھ افرادی اور عسکری قوت بہت

امیرالمومنین امام علی علیہ السلام جب جنگ کے لئے نگلے تو سعد بن و قاص نے کما کہ "میں آپ" کے ہمراہ اس وقت تک جنگ کے لئے نہیں نکلوں گاجب تک آپ" مجھے ایک ایس تکوار نہیں وے دیتے کہ جو حق اور باطل کے درمیان امتیاز کرکے لوگوں کو قتل کرے۔"

جنگ منگ مفین میں لوگ یہ معلوم کرنے کے لئے کہ حق پر کون سافریق ہے (پیغیر اکرم کی پیش گوئی کے تحت) عمار یا سرا کو دیکھتے تھے اور ان کے پر چم کو فرہوں نہیں دونوں جنگوں میں علی کے فرہوں تھے۔ چنانچہ خزیمہ بن ثابت جمل اور صفین دونوں جنگوں میں علی کے ہمراہ تھے لیکن دونوں جنگوں میں انہوں نے تلوار نہیں نکالی اور جنگ نہیں گی۔ یمال تک کہ جنگ صفین میں عمار یا سرا شہید ہوئے تو انہوں نے کہا کہ اب جھے معلوم ہوا کہ حق پر کون ہے اور باطل پر کون۔ (کیوں کہ پیغیر اکرم نے پیش گوئی کی تھی کہ ایک باغی گروہ عمار الا کو شہید کرے گا اور عمار یا سرا صفین کی جنگ میں معاویہ کے فلاف میدان میں نکلے جنگ کی اور اس کے بعد خزیمہ بن ثابت معاویہ کے خلاف میدان میں نگلے جنگ کی اور اس جنگ میں شہید ہوئے۔

(اصحاب رسول تقلین فی ضرب العفین - صفحه ۵۹ تالیف شخ قوام الدین فی و شنوی رجال خبر ۲۸ اور ۲۳ از آیت الله ابوالقاسم الخوئی) و شنوی رجال خبر ۲۸ اور ۲۳ از آیت الله ابوالقاسم الخوئی رہا ہے سوال کہ خود حضرت علی علیہ السلام نے بیہ جنگیں کیسے لڑیں جب کہ مسلمانوں کے آپس میں جنگ و جدال کے مسلم پر لوگ شکوک و شبهات کاشکار سے تو اس کا جواب بیہ ہے کہ امیر المومنین امام علی علیہ السلام کے پاس دو خصوصیات ایسی تھیں جو امام حسن کے پاس نہیں تھیں ۔۔۔۔پہلی خصوصیت بہوئے تھے اور انصار و بہتھی کہ علی انقاتی امت سے مسلمانوں کے خلیفہ منتخب ہوئے تھے اور انصار و

کی حیثیت سے ویکھتے تھے اور اس کو ایک حد تک دین دار ذہبی سمجھتے تھے۔ لوگوں کو بیہ سمجھانا کہ "معاویہ کا ظاہر پچھ اور ہے اور باطن پچھ اور-" ایک مشکل مسلمہ تھا۔ اس لئے لوگوں کو اس کے خلاف قیام کرنے پر آمادہ کرنا ایک مشکل کام تھا۔

#### ۲ ۔۔ معاویۂ سیاسی روپ میں

دنیائے عرب میں اس وقت چار اشخاص لینی مغیرہ ابن شعبہ عمرہ ابن عاص ازیاد ابن ابیہ اور معاویہ ابن الی سفیان کا شار نامور سیاستدانوں میں ہوتا تھا۔ پہلی تین شخصیتوں کی سیاست کا مرکز و محور بھی معاویہ کی سیاست تھی۔ یہ تینوں معاویہ کے لئے کام کرتے تھے۔ انہوں نے معاویہ کو اکثر مشکل حالات سے نکالا اور اس کی حکومت کو استحکام بخشا۔

معاویہ خود بھی کھن سے کھن حالات سے چھٹکارہ حاصل کرنے کا ہنر جانتا تھا اور اس کے سیاسی مشیر بھی۔ مثلاً۔

"جنگ صفین میں جب اہلِ شام نے عمار یا سر کو حضرت علی "ک انگر میں دیکھا تو تکواریں چھینک دیں اور کئے گئے کہ ہم عمار یا سر کے خلاف تکوار نہ اٹھائیں گے۔ ان کو معاویہ نے یہ کمہ کر جنگ پر آمادہ کیاکہ اوّل تو عمار یا سر قتل ہی نہ ہوں گے اور اگر قتل ہوئے بھی تو اس کے قصور وار علی ہوں گے کیونکہ وہی انہیں میدانِ جنگ میں لائے ہیں۔" «خنگ صفین کا فیصلہ حضرت علی "کے حق میں ہوا ہی جاہتا تھا کہ «خنگ میں ہوا ہی جاہتا تھا کہ کمزور تھی جب کہ لوگ بھی شک و تردّد کاشکار ہو چکے تھے کہ آیا امام حسن کے ہمراہ معاویہ کے خلاف جنگ کرنا درست ہے یا نہیں۔ البتہ نواسہ رسول اور صاحب علم و فضل ہونے کی حیثیت سے لوگ امام حسن کو عزت اور احرّام کی نظر سے دیکھتے تھے لیکن ساتھ ساتھ وہ معاویہ کو بھی چنداں برا نہیں سیجھتے تھے۔ نظر سے دیکھتے تھے لیوں کہ اس کے ظلم و ستم خصوصاً ابتدا میں لوگ معاویہ کو اتنا برا نہیں سیجھتے تھے کیوں کہ اس کے ظلم و ستم اس وقت تک اس نے کھل کر سامنے نہیں آئے تھے جتنا بعد میں لوگوں نے مشاہدہ سے دیکھتے تھے جتنا بعد میں لوگوں نے مشاہدہ کیا۔

نمبرا - معاویہ کے خلاف قیام نہ کرنے کا تیسرا سبب خود معاویہ کی طینت کو اس کا کمرو فریب اور اس کا وہ لبادہ ہے جس میں اس نے اپنی اصل شخصیت کو چھپایا ہوا تھا۔ لوگ اس کو اس حیثیت سے جانتے تھے کہ جس میں وہ بظاہر نظر آتا تھا۔ امت ابھی اس اصل معاویہ سے نا آشنا تھی کہ جس کو اس نے تہ دریۃ لبادوں میں چھپا رکھا تھا۔ ہم یماں معاویہ کے تین چروں کو اپنے قار کین کے سامنے پیش کرنا چاہیں گے۔

## ا ۔ معاویہ 'دین و مذہب کے لبادہ میں

 744

اس کے لئے لے جائے جانے والے اموال اور تحائف کو راستہ میں روک کر ان پر قبضہ کرلیا تب بھی اس نے امام کے خلاف کوئی عملی اقدام نہیں کیا اور صرف زبانی تهدید پر اکتفاکیا۔

یمال تک کہ مروان بن تھم نے جب امام حین کے خلاف ایک کمل رپورٹ معاویہ کو روانہ کی تب بھی اس نے امام حین کو ایک خط لکھنے پر اکتفاکیا جس میں اس نے لکھا کہ ''آپ کے خلاف مجھے یہ رپورٹ ملی ہے کہ آپ مارے خلاف سازشوں میں معروف ہیں۔''

دوسری طرف اس نے مروان کو لکھا کہ "تم حسین یک خلاف کی قتم کی حرکت نہ کرنا اور ان کو ان کے حال پر چھوڑ دینا۔" اس نے بیہ نرم رویتہ اس لئے اختیار کیا تاکہ امام حسین کو اس کی حکومت کے خلاف قیام کرنے کا کوئی موقع اور جواز نہ مل سکے۔ وہ اپنے اقتدار کو دوام دینا چاہتا تھا اس لئے کھل کر امام کے مقابلہ پر آگر اپنی اصل شخصیت کو بے نقاب کرنا نہیں چاہتا تھا۔ یہاں امام کے مقابلہ پر آگر اپنی اصل شخصیت کو بے نقاب کرنا نہیں چاہتا تھا۔ یہاں کے کہ اس نے اپنی آخری وصیت میں بزید کو لکھا کہ:۔

'دیس نے تہماری تمام مشکلات حل کر دی ہیں۔ تہمارے لئے خلافت کی راہ ہموار کر دی ہے۔ عرب کے سارے دشنوں کو تہمارے لئے جھکا دیا ہے۔ اہلِ حجاز کے ساتھ پُرسشِ احوال کرنا' ان کا احترام کرنا'اگر اہلِ عراق تم سے ہر روز ایک گور نربد لئے کو کمیں تو ایساہی کرنا کیو ککہ ایک گور نر کوہٹا دینا تہمارے لئے آسان ہو گا بجائے اس کے کہ ایک لاکھ تلواریں تہمارے خلاف اٹھ جائیں۔

معاویہ نے عمر وعاص کی تجویز پر نیزوں پر قرآن بلند کر دیئے اور اس طرح دونوں صور توں یعنی جنگ کا جاری رکھنا اور صلح کو حضرت علی کے لئے مشکل کر دیا۔"
اس طرح کی متعدد مثالیں صفحات تاریخ پر موجود ہیں۔

## ۳ — معادیهٔ مصنوعی اخلاق اور مروّت کے پردہ میں

معاویہ کی اصل طینت اور فطرت اور خدوخال سے روشناس کرانے کے لئے اسے بھیگی بلی کہنا زیادہ مناسب ہو گا۔ چنانچہ وہ کہتا تھا کہ:۔

"میں کسی پر اپنی تلوار اس وقت تک نہیں اٹھاؤں گا جب تک
میرا کام لا تھی سے لکلتا رہے اور اس وقت تک اپنی لا تھی استعال
نہیں کروں گا جب تک زبان سے میرا کام نکلتا رہے۔ میرے اور
کسی شخص کے درمیان اگر بال برابر بھی ربط ہو تو میں اس ربط کو
نہیں تو ڈول گا۔"

(تاریخ لیقوبی جلد ۲- صفحه ۲۳)

ایک اور جگه معاویه کمتاہے کہ:۔

"میں ہراس مخص کو آزاد چھوڑوں گاجو میری حکومت اور اقتدار کے آڑے نہ آئے۔"

(علی و مناؤہ - سغم ۲۱۰ نقل از طبری 'جلد ۲ - صغم ۱۸۷)

امام حسین ؓ نے حجرابن عدی اور دیگر اصحاب کوشمید کرنے پر اسے (معاویہ
کو) مفید فی الارض کما 'اس کے خلاف جنگ کو واجب قرار دیا 'یمال تک کہ

تمہارے خلاف رونما ہوئے تو مجھے امید ہے کہ ان کے خطرے

ہے تمہیں خدا ان لوگوں کے توسط سے بچائے گا جنہوں نے
حیین کے باپ کو قتل کیااور ان کے بھائی کو تناچھوڑاہے۔"

بعض سیاست نگاروں نے معاویہ کی اس وصیت کا تجریہ کرتے ہوئے کما

ہے کہ یہ وصیت بنی امیہ نواز لوگوں کی طرف سے معاویہ کویزید کی برائیوں اور

جرائم کے داغ سے بچانے کی ایک ناکام سعی ہے۔ کیونکہ معاویہ سے منسوب یہ
وصیت نامہ کچھ اور حقائق سے متصادم اور متضاد ہے۔

معاویہ نے بزید سے سفارش کی کہ اہلِ ججاز کے ساتھ نرم اور نیک سلوک کرنا۔ کیونکہ وہ تمہارے ہی اصل اور مرکز ہیں۔ جبکہ معاویہ کی طرف سے بزید کے نام ایک اور وصیت نقل ہوئی ہے جس میں اس نے یہ کما ہے کہ تم کو ایک دن اہلِ مدینہ کاسامنہ کرنا پڑے گا۔ ایسے عالات رونما ہوں تو تم مسلم بن عقبہ کو این پر مسلط کرنا۔ چنانچہ جب اہلِ مدینہ نے بزید کے خلاف بغاوت کی تو بزید نے مسلم بن عقبہ کی سربراہی میں ایک اشکر مدینہ روانہ کیا اور مسلم بن عقبہ نے کیا اس دورکی تاریخ مدینہ اسکی گواہ ہے۔

ای وصیت کے دوسرے فقرے میں اہلِ عراق کالخاظ رکھنے کو کما گیاہے کہ اگر اہلِ عراق روز کورٹر بدلنے کے لئے درخواست کریں تو بدل دینا کیونکہ ایک آدمی کو ہٹا دینا آسان ہے بہ نسبت ایک لاکھ آدمیوں کے جو تممارے خلاف اٹھ کھڑے ہوں۔

معاویہ کی یہ وصیت اس دو سری وصیت سے متضاد ہے کہ جب بزید کو کوفہ سے عبداللہ بن مسلم اور عمر بن سعد کے خطوط ملے کہ کوفہ میں مسلم بن عقیل

خلافت کے ضمن میں تمہارے لئے میں کسی ہے بھی خطرہ محسوس نہیں کر تا ہوں سوائے چند اشخاص کے اور وہ ہیہ ہیں: حيين ابن على عبدالله ابن عمر عبدالله ابن زبير ' عبدالر تمنٰ ابن ابو بکر۔ لیکن عبداللہ ابن عمر ایک ایبا ہخص ہے جس کو عبادت نے گر میں گوشہ نشین کر رکھا ہے ۔۔۔۔اگر بعت کے خلاف کوئی اور نہیں رہاتو وہ تہماری بیت کے گا۔ کین حسین ابن علی زودباور فردہیں۔ اہل عراق ان کو نہیں چھوڑیں گے۔ انہیں تمہارے مقابلے پر لے آئیں گے۔ اگر حسین تمهارے خلاف خروج کریں اور تم کو ان پر فتح حاصل ہو جائے تو ان کے ساتھ عفوو درگزر سے کام لینا کیونکہ بیہ صلہ رحم ہے اور وہ اس کاحق رکھتے ہیں کیونکہ پنجبرا سے رشتہ اور قرابت رکھتے ہیں ۔۔ اور جنگل کے شیر کی مانند جوتم پر حملہ کرنے والا اور لومڑی کی طرح چالاک ہے 'وہ عیداللہ ابن زبیر ہے ۔اگر حہیں موقع ہاتھ آئے تو فورا اس کو کلڑنے کلڑے کر دینا۔۔۔ اور اپنے خون کو اس کے شرسے بیانا۔"

یمی وصیت تاریخ ومثق صفحہ ۱۹۹ پر ابن عسائر نے امام حسین سے متعلق نقرات میں بطور حوالہ یوں نقل کی ہے۔

''در کھو! حسین ابن فاطمہ بنت رسول اللہ ہیں۔ لوگوں کے دل پیند ہیں۔ ان کے صلم رحمی کا خیال رکھنا 'ان سے دوستی اور مدارات کرو گے تو تمہارے امور کی اصلاح ہوگی۔ اگر عالات

كالحكم نامه وليدبن عتبه كونه بهيجنا-

ان نکات اور تضادات کی بنیاد پر سیرت نگاروں نے اس وصیت نامہ کو حقیقت سے عاری قرار دیا ہے۔ لیکن ایک اختال اور بھی ہے کہ یہ وصیت نامہ ممکن ہے معاویہ نے چھوڑا ہو کیونکہ معاویہ اس دور کے معروف اور مشہور سیاست مداروں میں سے تھا اس دور کے بڑے بڑے سیاست مدار اس کے سیاست مدار اس کے مامنے عاجز تھے۔ حکومت کے حصول اور اس کی راہ میں ہر طرح کی رکاوٹ کو رفع دفع کرنے کے لئے ہر چیز جائز قرار دینے کا فلفہ سیاستِ میکاولی نے شاید معاویہ ہی سے افذ کیا ہو۔

سیاست مدار اس دور کے ہول یا آج کے سب کی نظر میں حکومت کے حصول کی راہ میں جھوٹ 'غدر 'مرو دھوکہ بازی روا ہے۔ اندا ان کی طرف متضاد احکام 'ہدایات 'اقوال منسوب ہونا کوئی انو تھی بات نہیں۔ ممکن ہے معاویہ نے دو وصیتیں کی ہوں۔ ایک عام لوگوں کو سنانے کے لئے رسمی وصیت اور ایک مخفی کہ جو عملی ہے اور بزید کو چھپا کے کی ہو۔ چو نکہ وہ وصیت نامہ مخفی رہا ہوگا اس کئے بزید کے عمل کی صورت میں رونما ہوا۔

معاویہ نے برید کو یوں وصیت کی کہ اگر حیین نے قیام کیاتو ان سے آمنے سامنے مقابلہ سے گریز کرے کیونکہ اس صورت میں برید کی حکومت کے لئے خطرہ لاحق ہوگا۔ بلکہ وہ حیین کو غافل رکھ کے راستہ سے ہٹانے کے اقد ابات کرے مثلاً خاموثی سے قتل کرے یا گر فقار کرے۔ چنانچہ ابن عساکر کے آخری جملہ میں اس کی طرف اشارہ ہے کہ اگر حیین نے اقدام کیا تو ایسے افراد کا خد ابندوبست کرے گاجو تہیں حیین سے بچائیں گے۔

بیعت لے رہے ہیں اور نعمان بشیر کی طرف سے کوئی مزاحت نہیں للذا اگر تہمیں عراق کی ضرورت ہے تو نعمان کا متباول بھیجو۔ بزید نے جب سرجون سے مشورہ کیا تو اس نے کما کہ اگر اس مسئلہ کا حل تنہیں معاویہ بتا تا تو کیا تم قبول کرتے۔ بزید نے کما کیوں نہیں۔ سرجون نے بزید کو عبیداللہ ابن زیاد کا کوفہ کے لئے تقررنامہ دکھایا۔

خود بزید نے خلافت سنبھالنے کے بعد اپنی پہلی تقریر میں اہلِ شام سے خطاب کرتے ہوئے کہا کہ میں نے خواب میں دیکھاہے کہ میرے اور اہلِ عراق کے درمیان ایک خون کی نسرجاری ہے۔ میں نے نسرعبور کرنے کی کوشش کی مگر ناکام رہالیکن عبید اللہ میرے سامنے وہ نسرپار گیااور میں دیکھارہ گیا۔

سرجون کا معاویہ کی طرف سے عبیداللہ ابن زیاد کا تقرر نامہ و کھانا اور کوفہ کے بارے میں خود یزید کا اہلِ شام سے خطاب بھی اس وصیت سے متصادم ہے

اس وصیت نامہ میں جار آدمیوں سے خبردار کیا گیا ہے۔ جن میں عبداللہ ابن عمر بھی ہیں اور بعد میں وضاحت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ "عبداللہ ابن عمر عبادت گزار اور گوشہ نشین ہیں اگر سب بیعت کریں گے تو وہ بھی تمہاری بیعت کرلیں گے۔"اگر عبداللہ ابن عمرالیے آدمی شے توان سے کیول خطرہ ہوا۔ معاویہ نے کہا کہ "حسین "نواسہ" رسول " ہیں ان کے ساتھ صلو رحمی کرنا" معاویہ نے کہا کہ "حسین "نواسہ" رسول " ہیں ان کے ساتھ صلو روا رکھا ۔ .... جبکہ خود معاویہ نے جو سلوک حضرت علی "اور امام حسن "کے ساتھ روا رکھا وہ سب کے سامنے ہے۔ جو اس وصیت کے بالکل متصادم ہے۔ اگر یہ وصیت صبح ہوتی تو برید اتنی جلد امام حسین "سے بیعت لینے اور بصورت ویگر قتل کرنے صبح ہوتی تو برید اتنی جلد امام حسین "سے بیعت لینے اور بصورت ویگر قتل کرنے

اگر امام حیین کو رسول الله سے قرابت کی وجہ سے چھیزنا صحیح نہ تھاتو عبداللہ ابن زبیر کا بھی رشتہ رسول الله سے جناب ضدیجہ کبری اور جناب صفیہ کے وسیلہ سے ہو تا ہے۔

(حیات امام حسین ج۲-ص ۲۳۶) غرض امام حسن علیہ السلام نے معاویہ سے صلح کی اور خلافت اس کے سیرد کر دی اور اس صلح کاسب لوگوں کی جنگ سے بیزاری 'ختگی 'ذہنی کشکش اور تردد تھااور امت کے شک و تردو کاسب مجیساکہ بیان کیا گیامعاوید کی چھپی ہوئی فطرت اور شخصیت تھی۔ کیوں کہ اس وقت کامعاویہ آج کامعاویہ نہیں تھا۔ اس وقت اس کے جرائم دین اور صحابیت کے بردے میں چھیے ہوئے تھے 'لوگ معاویہ کو نہیں پیچانتے تھے کیوں کہ اس کے جرائم منظرعام پر نہیں آئے تھے۔ لوگ اسے محانی رسول اور دین دار سمجھتے تھے۔ اس کے علاوہ اس کے خلاف جنگ كرنے كے وجوب ير بھى لوگ شكوك و شبهات كاشكار تھے۔ اس لئے امام س اس کے ساتھ صلح کرنے پر مجبور ہوئے اور صلح کی شرط پیہ تھی کہ جب تک معاوید زندہ ہے خلافت اس کے پاس رہے گی۔ چنانچہ اب جب تک معاویہ زندہ ہے ملح ایل جگہ باقی ہے۔ معاویہ کی حیات کے دور میں امام حسن موجود ہوں یا امام حسین ملے کو باقی رکھنا ضروری ہے۔ معاویہ کے مرنے تک اگر امام حسن زندہ رہتے تو وہ بھی اس صلح کو معاویہ کے مرنے تک باقی رکھنا ضروری

لیکن آب معاویہ کی موت سے صلح کا ایک سبب اپنے انجام کو پنچا۔ امت کا جنگ ہے جنگ سے

حسین سے براہ راست مزاحمت کا خطرہ پرید سے پہلے خود معاویہ کو لاحق تھا چنانچہ اسی خطرہ کے پیشِ نظر معاویہ نے اپنے پاس لشکر ہوتے ہوئے اور امام حسن کے پاس قلیل لشکر ہونے کے باوجود امام حسن کو صلح کی پیش کش کی اور اس پر مجبور کیا لیکن بعد میں امام کو زہر سے شہید کروایا۔ امام حسین کے بارے میں معاویہ نے مروان کو لکھا کہ تم حسین سے متعارض نہ ہونا۔ بنی امیہ اور ان کے دیگر سیاست مداروں کے لئے یہ ایک مسلمہ بات تھی کہ حسین سے آمنے سامنے مقابلہ ان کی حکومت کے لئے خطرہ بن سکتا ہے۔ چنانچہ ولید بن عتبہ نے جب امام حسین کی مکہ سے کوفہ روائی کی خبر سنی تو ایک خط عبید اللہ ابن زیاوے نام کھا کہ تم حسین کے ساتھ کوئی الیی حرکت نہ کرنا کیونکہ یہ عمل بنی امیہ کے نام کھا کہ تم حسین کے ساتھ کوئی الیی حرکت نہ کرنا کیونکہ یہ عمل بنی امیہ کے لئے ایک مصیبت کا دروازہ کھول دینے کے متراوف ہوگا۔

للذا معاویہ کا یا تو ایک ظاہری اور دو سرا مخفی وصیت نامہ ہے۔ یا تاریخ عسائر کے فقرات کے تحت یہ سیاس اور رمزی وصیت نامہ ہے۔ حسین کو آمنے سامنے کر کے مقابلہ کی بجائے کوئی اور راہ تلاش کر کے انہیں راستہ سے ہٹانا ہے۔ ہمارے خیال میں یزید نے معاویہ کے اس وصیت نامہ پر بھرپور عمل کرنے کی کوشش کی کہ حسین کو غفلت اور ایسے اجتماع میں نامعلوم لوگوں کے ہاتھوں کی کوشش کی کہ حسین کو غفلت اور ایسے اجتماع میں نامعلوم لوگوں کے ہاتھوں قتل کرائے لیکن حسین کے ناس کی ہرسازش کو ناکام بنایا۔

اس وصیت نامہ کا ایک فقرہ یہ ہے کہ حیین کے ساتھ معترض نہ ہونا کیونکہ حیین کا رشتہ و قرابت رسول اللہ سے ہے اس کے برعکس وہ فقرہ کہ تہمارے لئے ایک خطرہ عبداللہ ابن زبیرہے ہے جب تہیں موقع ملے تواس کو نگڑے ککوے کردینا۔

گریزاور بیزاری کے دواسباب تھ:۔

معاویہ کے ظاف جنگ کے وجوب میں شکوک وشہمات '

مسلسل جنگوں سے نگ آگر جنگ سے اکتاب اور خسکی۔

جمال تک پہلے سبب کا تعلق ہے ۔۔۔ یعنی معاویہ کے ظاف جنگ کے وجوب میں شکوک اور شبہات او وہ شکوک اب دور ہو چکے تھے کیوں کہ معاویہ کا اصل چرہ اپنے اس دور میں بالکل کھل کر سامنے آچکا تھا اور اس کے خلاف جنگ کرنے کے وجوب میں اب امت کو کوئی شک و شبہ باتی نہیں رہا تھا۔ صلح نامہ البتہ جنگ سے مانع تھا۔ تو اب معاویہ کی موت کے بعد وہ رکاوٹ بھی باتی نہیں رہی تھی۔ نہیں رہی تھی۔

رہا دوسرا سبب ۔۔۔ یعنی جنگ سے آتاہ اور مختگی او ہیں سال کے اس طویل عرصہ میں اب بیہ مختگی دور ہو چکی تھی پھر اس ہیں سالہ دور میں معاویہ اور اس کے کارندوں کے ظلم وستم سے امت اتنا تنگ آچکی تھی کہ اپنی گزشتہ کو تاہیوں اس نے سانیوں اور جنگ و جماد سے فرار پر نادم اور پشیان تھی اور اس آیت کی مصداق بنی ہوئی تھی کہ:۔

"قَالُوُالِنَِّيِّ لَّهُمُ البُعَثُ لَنَا مَلِكَأْتُقَاتِلُ فِي سَبِيُلِ اللهِ قَالَ هَلُ عَسَيُتُمُ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ اللَّ تُقَاتِلُوْا قَالُوُا وَمَالَنَا اللَّا نُقَاتِلَ فِي سَبِيُلِ اللَّهِ وَقَدُ اُحْرِجْنَا مِنْ دِيَارِنَا وَابْنَا فَنَا"

"جس نے اپنے نبی سے کماکہ ہمارے واسطے ایک بادشاہ مقرر کیجئے الکہ ہم راو خدامیں جماد کریں۔ نبی نے فرمایا کہ اندیشہ یہ ہے کہ

تم پر جماد واجب ہوجائے تو تم جماد نہ کرو۔ان لوگوں نے کماکہ ہم کیوں جماد نہ کریں گے جبکہ ہمیں اپنے گھروں اور بال بچوں سے الگ نکال باہر کیا گیاہے "۔

(سوره بقره ۲- آیت ۲۴۲)

معاویہ اور اس کے کارندوں کے ظلم وستم سے تک آنے کا شاہر سلیمان ابن صرد خزاعی کا کوفہ کی برجستہ شخصیات سے خطاب ہے اور امام حسین کے نام اللی کوفہ کے خط ہیں جن میں انہوں نے امام کی معیّت میں بنی امید کے خلاف جنگ کرنے پر آمادگی کا اعلان کیا۔

معاویہ سے صلح کے دونوں اسباب اپنے انجام کو پہنچنے کے بعد قیام کرنے میں اب کوئی چیز مانع نہیں رہی تھی اور اب وہ تمام شرائط اور وجوہات موجود تھیں جو قیام کے وجوب کے لئے ضروری ہیں۔ یعنی

★ یزید جیسافات و فاجر هخص که جو کسی کو بھی قابلِ قبول نہیں امت پر
 مسلط ہے۔

امت جنگ و جماد کے لئے نہ صرف آمادہ ہے بلکہ کرب کی حالت میں بے چین ہے جس کا واضح ثبوت اہل کوفہ کے ۱۲ ہزار خطوط اور ۲۵ ہزار افراد کی امام سے بیعت ہے۔

 ★ قیادت 'رہبری اور امامت کے لئے عارف قرآن و سنّت 'قائمِ قسط و
 عدالت 'پروَردہُ نبوت و امامت 'رہبرِ صالح حسین' ابن علی' جیسی محضیت لوگوں
 کے سامنے موجود ہے ۔۔۔۔

لنذا امام میہ آواز بلند کرتے ہوئے مدینہ سے مکہ اور مکہ سے عراق کی طرف

121

"میں نے اپنے جدا سے سنا ہے کہ خلافت آلِ الی سفیان پر حرام ہے-"

( عنمانِ امام حسین عص ۱۲ نقل از لهوف -ف ۲۰ مثیر الاحزان -ص ۱۰ اور ص ۲۰ مقتل عوالم -ص ۹۳ مقتلِ خوارزی -ج ۱-ص ۱۸۵) امام حسین عن نے معاویہ کو کھا کہ:

"فداکی قتم امت میں تیرا وجود سب سے بردا فتنہ ہے۔ تیری کومت سے بردھ کرکوئی فساد نہیں۔ میں اپنے لئے 'اپنے دین کے لئے اور امت مجمدی کے لئے تیرے فلاف جماد کرنے سے بہتر کوئی بات نہیں سمجھتا۔ اگر میں نے تیرے فلاف جماد کیا تو مجھے فدا سے قرب عاصل ہو گا اور اگر میں نے اس جماد کو ترک کیا تو میں فدا سے استغفار کوں گا۔ "

نکل کھڑے ہوئے کہ۔

"لوگو! بزید فاسق و فاجر ہے 'خلافت آلِ ابی سفیان پر حرام ہے ۔۔۔ میں اپنے جد اور پدر بزرگوار کی سیرت کو زندہ کرنے ' امت کی اصلاح کرنے اور امر بالمعروف و ننی عن المئکر کے لئے نکل رہا ہوں۔"

یہ تو ان اسباب و وجوہات کا تذکرہ تھاجن کی بناء پر امام حسین نے معاویہ کے خلاف قیام نہ کیااور بزید کے خلاف میدانِ جماد میں آئے۔اب ہم امام کے چند اقوال و کلمات پیش کرتے ہیں جن سے یہ بات آشکارا ہوتی ہے کہ امام کو بزید سے کوئی ذاتی پر خاش نہ تھی کہ اس کے خلاف میدان میں آئے بلکہ امام پورے امنوی نظام ہی کے خلاف شے اور آپ کی نظر میں معاویہ اور بزید دونوں کیساں تھے۔

الله وليد مين آپ نيد كم منصب فلافت كے لئے نااہل ہونے لئے دائل ہونے كى دليل ديتے ہوئے فرماياكہ:

"بنید شراب خور ہے 'نیک لوگوں کا قاتل ہے اور علانیہ فت و فجور کامر تکب ہو تاہے۔"

( مخنانِ المام حسين " - ص اا نقل از طبری ج ۷ - ص ۲۱۲ ، تاریخ ابن اثیرج ۳ - ص ۲۱۳ ، ارتخ ابن اثیرج ۳ - ص ۲۱۳ ، مقلِ خوارزی - ص ۲۱۳ ، مقلِ خوارزی - ص ۲۱۳ ، الموف - ص ۱۹ ، مقلِ خوارزی - ص ۱۸۲ ، لهوف - ص ۱۹)

ا مروان ابن عم نے جب امام حسین کو یزید کی بیعت کرنے کا مشورہ ویا تو آپ نے فرمایا کہ:

# مچھ ناگزر حقائق سے آشنائی

قیام امام حسین کو سمجھنے اور کسی نتیجہ پر پہنچنے کیلئے اس واقعہ کے چند حقائق اور اس کے حدود و ابعاد سے آشنا ہونا ضروری ہے۔ یہ حقائق امام حسین علیہ السلام کے خطبات 'کلمات اور اقوال سے واضح ہیں۔ ان حقائق سے چثم ہوثی نہ صرف یہ کہ درست نہیں بلکہ اصل ہدف کی شاخت میں مانع ہے۔ اگر ان تمام حقائق کو باہم ملاکر نہ سمجھاجائے اور ایک حقیقت کو تسلیم اور دو سری حقیقت کو نظرانداز کیاجائے تو کسی نتیجہ پر نہیں پہنچاجاسکتا۔ وہ حقائق یہ ہیں :۔

- (۱) شهادت
- (۲) مسكة بيعت
- (m) امرالمعروف اور نهي عن المنكر
  - - (۵) بازیالیٔ خلافت
- (۲) امام کااپنے اصحاب کو واپسی کی اجازت دینا۔

به تمام حقائق خود امام حسين عليه السلام اور ديگر شخصيات كي سيرت اور

Contact : jabir.abbas@yahoo.com

کتب سیرو تاریخ اور مقاتل میں موجود ہیں۔

#### (۱) شهادت

امام حین علیہ السلام کی شمادت کی خبررسول اللہ اور امیرالمومنین امام علی علیہ السلام نے خود اپنی حیات میں دے دی تھی اور امام حیین بھی بار بار اپنی شمادت کی خبردیت رہے ۔اب دیکھٹا ہے کہ واقعہ کربلا میں شمادت کیا کردار رکھتی ہے؟۔

شادت کے دو تصور ہوسکتے ہیں :-

ایک تصور بہ ہے کہ شہادت میں امام حسین گاکوئی عملی کردار نہیں بلکہ بہ شہادت زمان و مکان کے لحاظ سے من عنداللہ طے اور مسلط ہے۔امام کو ہرصورت میں شہید ہونا تھا جس کیلئے زمان کے لحاظ سے ۱۰ محرم سند ۲۱ ہجری اور مکان کے لحاظ سے کربلا کا میدان مقرر تھا اور اس تقدیرِ اللی سے امام حسین کیلئے فرار ممکن نہ تھا۔

اگر اس تفتور کو درست تنگیم کرلیا جائے تو ایسی شہادت نہ امام حسین کیلئے باعثِ فضیلت ہے اور نہ وہ افراد موردِ الزام اور قابلِ فدمت قرار دئے جاسکتے ہیں جنہوں نے امام کی نفرت سے اعراض کیا اور شہادت کے درجہ پر فائز نہیں ہوئے ۔ کیوں کہ شہادت ان کے مقدر میں لکھی ہی نہیں تھی۔اس صورت میں اس جری شہادت پر امام حسین کی ذات کسی کیلئے نمونہ اور اسوہ عمل بھی نہیں بن عتی۔ بن عتی۔

🖈 دوسرا تصوّر ہے ہے کہ شہادت کو اختیار کے ساتھ قبول کیا جائے ۔ لینی

راہِ خدا میں اپنے رب کی رضا کیلئے آدمی اپنی جان قربان کرنے پر آمادہ ہو۔ شمادت کا بیہ وہ نصور ہے جس میں مکان و زمان کی کوئی قید و شرط نہیں کیوں کہ زاتِ پروردگار ازلی ہے اور وہ ہر جگہ ہے جیساکہ قرآن میں ہے "فَایَنْهَا نُولُوْافَتَمْ وَجُهُ اللّهِ"

"تم جس طرف بھی رخ کرلوسمجھو وہیں خدا موجود ہے۔"

(سوره بقره ۲ آیت نمبر۱۱۵)

شہادت کا یہ تقور کی خاص زمان ومکان سے مشروط نہیں لیکن ہے کہ انسان اسپے مقصد کے حصول کیلئے کی خاص زمان اور مکان کو خود اختیار کرے تا کہ مقصد کے حصول میں شہادت مؤثر ہوجائے ۔ابیا مخض ہمہ وقت خود کو شہادت کیلئے تیار رکھتا ہے۔

اس طالب شادت کے مقابلہ میں ایک کردار اس شخص اور اس رقیب کا ہوتا ہے جو اس کو شہید کرنے کے در پے ہوتا ہے۔وہ بھی اپنے منصوبہ کے تحت مکان و زمان کا انتخاب کرتا ہے۔ زمان و مکان کا انتخاب دو طرفہ ہے۔جس فرایق مکان و زمان کا انتخاب کرتا ہے ۔ زمان و مکان کا زمان و مکان عاصل کرنے میں کامیاب ہو جاتا ہے۔

امام حین کے مسلم میں بزید اور بنی امیہ کی یہ کوشش رہی کہ جلد از جلد مخفی اور ہنگامی حالات میں امام حسین کو شہید کردیں۔اس کے برخلاف امام کی یہ کوشش تھی کہ آپ کی شمادت چھپائے نہ چھپے اور قاتل بھی رنگے ہاتھوں نظر آئے اسی لئے آپ نے عین ۸ ذی الحجہ کویہ کہتے ہوئے مکہ ترک کیا کہ:
"مجھے مکہ سے ایک یا دو بالشت باہر قتل ہونا پند ہے۔"

کہ میں امرہالمعروف اور نہی عن المنکر کیلئے نکل رہاہوں۔جو اس ست میں امام ً کادو سرااقدام ہے۔

معاشرہ سے سکوت و خاموثی توڑنے کے بعد دشمن کے خلاف اعلانِ جماد کرنے کیلئے طاقت و قدرت کا میسر ہونا تیسری شرط ہے ۔ اہلِ کوفد کی مسلسل دعوت 'خطوط اور حضرت مسلم کے توسط سے ۲۵ ہزار افراد کی بیعت نے امام کیلئے یہ شرط جب پوری کردی تو امام کمہ سے نکل کھڑے ہوئے اور بازیابی خلافت کیلئے امام کی مہم تیسرے مرحلہ میں داخل ہوگئی۔

## (١) امام كاليخ اصحاب كودايسي كي اجازت دينا

امام حسین علیہ السلام کاشب عاشور اپنے اصحاب سے خطاب کتب مقاتل میں موجود ہے۔ آپ نے اپنے تمام اصحاب کو ایک خیمہ میں جمع کیا اور ان سے فرمایا کہ:۔

"جی مشفق مربان اور باوفا اصحاب مجھے ملے کسی کو نہیں ملے ۔
مجھے تم لوگوں کی صدافت اور وفاداری پر پورا بھروسہ ہے ۔اب
حالات جمال پہنچ بچکے ہیں وہ تم سب کے علم میں ہے ۔ہماری عمر
میں صرف آج کی رات اور باتی ہے ۔ید لوگ صرف میری جان
کے در بے ہیں ۔ میں اگر ان کے ہاتھ آجا تا ہوں تو پھر ان لوگوں کو
تم سے کوئی سروکار نہ ہوگا ۔ید لوگ تمہیں تلاش نہیں کریں گے
للذا بمتریہ ہے کہ تم سب اس رات کی تاریکی سے فائدہ اٹھاتے
ہوئے یماں سے نکل جاؤ اور میرے اہل بیت کو بھی این ساتھ

وہی واجب ہوجاتی ہے۔ اور اگر شرائط میسرنہ ہوں تو شرائط کے حصول کی تاش اور تگ و دو واجب ہوتی ہے۔ امام حسین علیہ السلام ہر آنے والے مرحلہ کیلئے شرائط تلاش کررہے تھے۔ شرائط کی تلاش اور حصول کیلئے جدوجمد زمان و مکان سے مشروط نہیں۔ حتی کہ طاقت و قدرت سے بھی مشروط نہیں۔ چنانچہ ہر آئدہ مرحلہ کیلئے شرائط تلاش کرنا اور مہیا کرنا واجب و ضروری ہے۔

## (۵) بازیابی خلافت

ام حسین علیہ السلام کے اقدامات کا اہم رخ اور تمامتر توجہ بازیابی خلافت کی طرف مرکوز تھی چنانچہ اگر تلاش کیا جائے تو اس بات کے بے شار شواہد خود امام کے خطابات اور کلمات کے علاوہ آپ کے اقدامات میں ملیں گے کہ آپ ہم منزل اور ہر موڑ پر برزید کی حکومت کو ناجائز قرار دیتے تھے 'منصب خلافت کیلئے خود کو متعارف کراتے تھے اور خلافت کی بازیابی کیلئے ہر ممکن سعی فرماتے تھے۔ خلافت کی بازیابی کیلئے ہر ممکن سعی فرماتے تھے۔ خود کو متعارف کرائے جو شرائط مقدم تھیں آپ نے ان کیلئے اقدامات بھی فرمائے۔ جنانچہ

(۱) یزید کی بیعت کو مسترد کرکے آپٹے اس کی حکومت کو غیر شری اور ناجائز قرار دینے کا گویا اعلان کیا۔بازیابی خلافت کی طرف آپ کا میہ پہلا قدم ہتا

(۲) امت کو سکوت و خاموثی کے عالم سے نکالنے اور ان کے لبول سے مرسکوت تو ڑنے امرالمعروف سے مرسکوت تو ڑنے امرالمعروف اور ننی عن المنکر کی ضرورت ہے۔ چنانچہ امام یہ کہتے ہوئے نکل کھڑے ہوئے

لے جاؤ - ہیں اپنی بیعت تہماری گردنوں سے اٹھا تا ہوں ۔"

امام حسین علیہ السلام کا اپنے اصحاب 'اعوان و انسار کو واپس جانے کی اجازت دینا اور ان کی گردنوں سے اپنی بیعت اٹھانے کا یہ عمل امام کے اس عمل اجازت دینا اور ان کی گردنوں سے اپنی بیعت اٹھانے کا یہ عمل امام کے اس عمل سے متصادم اور متضاد نظر آتا ہے کہ ایک طرف تو آپ مکہ سے لے کر کر بلا تک مختلف لوگوں سے مدد اور نفرت طلب کرتے ہوئے آئے بیمال تک کہ عبداللہ ابن عمر عبیداللہ ابن حر جعنی اور عمرِ سعد جیسے لوگوں سے بھی نفرت طلب کی ۔ جنہوں نے آپ کی نفرت نہیں کی ۔ یہ وہ لوگ ہیں جو اہل بیت کے مسلک پر نہ جنہوں نے آپ کی نفرت نہیں کی ۔ یہ وہ لوگ ہیں جو اہل بیت کے مسلک پر نہ طرف آپ ان افراد کو کہ جو ہر چیز چھوڑ کر آپ کی نفرت میں شمادت کو گلے طرف آپ ان افراد کو کہ جو ہر چیز چھوڑ کر آپ کی نفرت میں شمادت کو گلے گلے آئے شے شب عاشورا واپس جانے کی اجازت دے رہ ہیں اور ان کی گردنوں سے اپنی بیعت کو اٹھار ہے ہیں ۔

امام کے یہ دونوں عمل ایک دوسرے سے متصادم اور متضاد ہیں۔جب کہ امام کاکوئی قول دوسرے قول سے اور کوئی فعل دوسرے فعل سے متناقص نہیں ہوتا۔ چنانچہ حضرت آیت اللہ شخ کاشف الغطا سے بھی جب امام کے اپنے اصحاب کو واپسی کی اجازت دینے کے بارے میں سوال کیا گیا کہ شب عاشور امام کے اپنے اصحاب باوفا کی گردنوں سے اپنی بیعت اٹھانے کی کیا وجہ ہے جب کہ روایات میں وارد ہوا ہے کہ ''اگر کوئی شخص ایس حالت میں مرجائے کہ اس کی گردن پر امام کی بیعت نہ ہو تو وہ مخص گویا جاہلیت کی موت مرا"۔؟ امام اپنی بیعت کو ان کی گردنوں سے اٹھا کر آخر کیوں اپنے اصحاب کو جاہلیت کی موت بیعت کو ان کی گردنوں سے اٹھا کر آخر کیوں اپنے اصحاب کو جاہلیت کی موت دے رہے ہیں۔ اٹھا کر آخر کیوں اپنے اصحاب کو جاہلیت کی موت

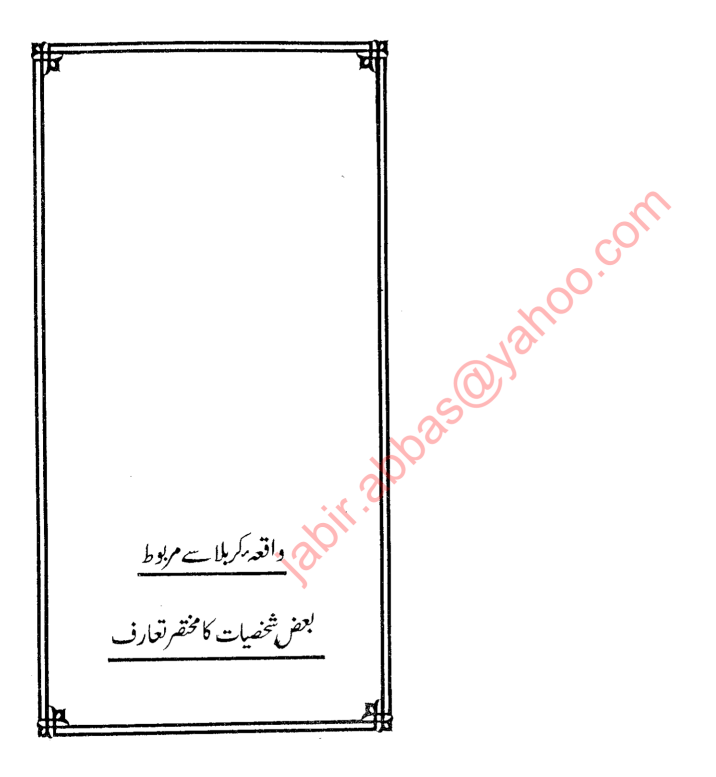
ساتھ ان کے دشمنوں سے جنگ کرناواجباتِ شرعیہ میں سے ہے پھر آخر کیوں امام اپنے اصحاب کو ترک واجب کی ترغیب دے رہے ہیں جب کہ امام کی طرف سے واپس لوٹ جانے کی اجازت کواصحاب قبول نہیں فرمارہے ؟امام کے اس اقدام کو اس بات سے بھی تعبیر نہیں کیا جاسکتا کہ آپ اپنے اصحاب کا امتحان کے رہے ہیں ۔ کیوں کہ یہ باوفا اصحاب تمام امتحانی مراحل پہلے ہی طے امتحان کے رہے ہیں ۔ کیوں کہ یہ باوفا اصحاب تمام امتحانی مراحل پہلے ہی طے کر کے ہیں جیسا کہ امام خود فرمارہے ہیں کہ "میرے جسے باوفا اصحاب کمی کو نہیں طے۔؟"

آیت اللہ ہے کاشف الغطاقہ س سرہ اس سوال کایوں جواب دیتے ہیں:۔

"امام علیہ السلام اچھی طرح جانتے تھے کہ دسٹمن صرف آپ کے خون کا
پیاسا ہے اور اب صالات اس نہج پر پہنچ چکے ہیں کہ ان اصحاب باوفا کی موجودگ

بھی آپ کی جان محفوظ نہیں رکھ سکتی۔اگر امام اس منزل پر ان کو واپس لوٹ جانے کی اجازت نہیں دیتے تو امام پر یہ اعتراص کیاجا سکتا تھا کہ اب جب کہ ان
اصحاب باوفاکا امام کی جان بچانے میں کوئی کردار باتی نہیں رہ گیا تھاتو آپ نے
ان کو چلے جانے کی اجازت کیوں نہیں دے دی۔لندا حوادث زمانہ نے جب یہ
رخ اختیار کیا اور حالات اس نہج پر پہنچ گئے کہ جب اس مقعد کا حصول ہی،
مامکن ہوگیا جی مقعد کے لئے امام المصے سے اور قیام کیا تھاتو ایسی صورت میں
اپنے جاناروں کو اور خود اپنے آپ کو قتل کیلئے پیش کرنا غیر منطقی ہے۔اسی لئے
اپنے جاناروں کو اور خود اپنے آپ کو قتل کیلئے پیش کرنا غیر منطقی ہے۔اسی لئے
آپ نے آخری کھات میں فرمایا کہ "مجھے واپس جانے دو "۔البتہ امام کا واپس
جانے کی خواہش کرنا اس لئے نہیں تھا کہ آپ گوشہ دعر الت میں بیٹھنا چاہتے تھے
جانے کی خواہش کرنا اس لئے نہیں تھا کہ آپ گوشہ دعر الت میں بیٹھنا چاہتے تھے
جانے کی خواہش کرنا اس لئے نہیں تھا کہ آپ گوشہ دعر الت میں بیٹھنا چاہتے تھے
جانے کی خواہش کرنا اس لئے تعمید اور قیام و نہفت کیلئے از سرنوتیاری کی جائے "۔

—☆—☆—-



Contact : jabir.abbas@yahoo.com http://fb.com/ranajabirabbas

بڑے فرزند ہیں۔ اس موقع سے استفادہ کرتے ہوئے اور خود عبداللہ ابنِ عباس کی شخصیت سے مکمل طور پر آگاہ ہونے کے لئے ہم آپ کے والدِ بزرگوار کی زندگی کے بارے میں چند سطور پیش کریں گے۔

## عبآس

آپ کا نام عباس ابن عبدالمطلب اور کنیت ابوالفضل ہے۔ آپ عام الفیل سے دویا تین سال قبل پیدا ہوئے 'بیشہ آنخضرت صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے دوش بدوش ہوتے تھے۔ بیعت عقبہ اوّل و دوّم میں جب بیغیر سے مدینہ کے افسار سے بیعت لی اس وقت بھی آپ پغیر اکرم کے ساتھ تھے۔ مدینہ سے آنے والے انسار سے آپ نے کما کہ اگر تم اس بات کی ضانت دو کہ تم جس طرح اپنی آل و اولاد کا دفاع کرتے ہو ای طرح محمد کا بھی کرو گے ۔۔۔ اور اس بات کا وعدہ کرو تو ہم محمد کو مدینہ بھیجنے کے لئے تیار ہیں ورنہ آنخضرت کے درمیان عزیز و محمر م ہیں۔ "

بغیراکرم کے مکہ سے جمرت کرنے کے بعد بھی آپ مکہ میں ہی رہ۔
آپ بغیر پر ایمان لا چکے تھے لیکن جب تک آپ مکہ میں رہ اس وقت تک
اپنے ایمان لانے کو پوشیدہ رکھا۔ آپ مکہ میں رہ کر مکہ 'اہلِ مکہ و مشرکین مکہ
کے حالات و واقعات سے پغیراکرم کو آگاہ کرتے رہتے تھے ۔۔۔۔جب آپ
نے خود پغیر سے مکہ سے جمرت کرنے کی اجازت طلب کی تو پغیراکرم نے آپ
کو پغام بھیجا کہ "آپ اپنی جگہ پر رہیں 'شاید خداوندعالم آپ کی ذات پر جمرت کو تم کیا۔"

# عبدالله ابنِ عباس

جب حفرت امام حسين عليه السلام ٥٤ الحجه كو مكه چھوڑ كر عراق روانه مونے كے لئے تيار ہوئے تو عبداللہ ابنِ عباس نے آپ كو اس سفر سے باز رہنے كامشورہ ويا۔ ليكن امام عليه السلام نے فرمايا كه «ميں عزم سفر كرچكا ہوں۔ اس پر ابن عباس نے كماكه اگر ايسا ہے تو آپ اپنے ساتھ اللِ بيت كونه لے جائيں۔"

امام حسین علیہ السلام کا حتی ارادہ معلوم ہونے کے بعد 'ابنِ عباس جیسی عظیم مخصیت کا 'اس خاندان کا فرد ہوتے ہوئے امام حسین کا ساتھ نہ دینا ہر مخص کے ذہن میں ایک سوال پیدا کر تا ہے۔ ممکن ہے بعض لوگ اس مسللہ میں ابنِ عباس کو تقید کا نشانہ بنائیں اور اعتراض کریں کہ ایس حالت میں انہوں نے امام کو تناکیوں چھوڑا۔ اس سوال نیز کتبِ سیرو تاریخ میں ابنِ عباس پر کئے جانے والے دو سرے اعتراضات مکا جواب دینے سے پہلے ہم ابنِ عباس کی ذندگی پر سرسری نظرڈ الیں گے۔

عبداللد ابن عباس 'حضرت رسول الله" كے جياحضرت عباس كے سب سے

آئی جس دن پنیمراکرم نے امت کو صلالت و گراہی سے بچانے کے لئے کھے تحریر لکھنا چاہی اور پنیمراکو تحریر نہیں لکھنے دی گئی 'وہ دن جعرات کا تھا 'لاز آ آپ بار بار فرماتے تھے الخصیس ما الخصیس 'یہ فرماکر آپ اس شدت سے گریہ فرماتے کہ آپ کی داڑھی تر ہو جاتی تھی۔"

ابنِ عباس فرماتے ہیں کہ "ایک دن عمر نے میرا ہاتھ پکڑا اور جھ سے کہا:
"میرا خیال ہے کہ تہمارا صاحب (یعنی امیرالمومنین حضرت علی علیہ السلام)
مظلوم ہے تو میں نے جو اب میر، کہا کہ اگر مظلوم ہے تو اس کاحق اس کو واپس
کر دو۔ یہ من کر عمر نے اپنا ہاتھ میرے ہاتھ سے تھینچ لیا "آگے جاکر پچھ تو تقف
کے بعد کہا "۔۔۔ میرے خیال میں علی کو خلافت طنے میں کم سنی کے علاوہ کوئی
اور رکاوٹ نہیں تھی تو ابنِ عباس نے کہا کہ خدا اور اس کے رسول نے جب
سورہ برائت لے کر علی کو جھیاتو انہوں نے ان کی کم سنی کو کیوں نہیں دیکھا۔"

### ابنِ عباس اور امامتِ ابل بيت ً

ابن عباس بہت ہی عاضر جواب سے 'وہ بھیشہ دشمنانِ اہل بیت کو دندان ممکن جواب دیے ہے۔ آباتِ قرآن 'عقل اور روایاتِ رسول اللہ سے اہلِ بیت کی حقانیت کو ثابت کرکے اہلِ بیت کے دشمنوں کو لاجواب کردیت ہے۔ بیت کی حقانیت کو ثابت کرکے اہلِ بیت کے دشمنوں کو لاجواب کردیت ہے۔ وہ ایک مرتبہ معاویہ نے ابنِ عباس سے کما کہ ہم نے اپنے تمام گور نروں کو نوشتہ لکھ کر بھیجا ہے 'ان کو تاکید کردی ہے کہ آج کی تاریخ سے منبرسے علی نوشتہ لکھ کر بھیجا ہے 'ان کو تاکید کردی لمذاتم بھی اس سے باز آجاؤ۔ کے تمام فضائل و مناقب کابیان بند کردی للمذاتم بھی اس سے باز آجاؤ۔ یہ سن کر ابنِ عباس نے کما :کیا تم ہم کو کلام مجید کی تلاوت سے روکنا

جنگ بدر کے موقع پر عباس بحالت مجبوری مشرکین کے لشکر میں شامل ہوئے اور بدر آئے اور جنگ کے دوران لشکر پنیمبر نے آپ کو امیر کیا اور پنیمبر اکرم نے فدید دے کر آپ کو آزاد کرایا۔

یغیر کی رحلت کے بعد جناب عباس نے حضرت علی سے کما!

"میں تمہارے ہاتھ پر بیعت کر آ ہوں تاکہ لوگ کمیں کہ پیفیر کے عم نے علی کی بیعت کر آ ہوں تاکہ لوگ کمیں کہ پیفیر کے عم نے علی کے علی کی بیعت کرلی ہے ۔۔۔ "وفاتِ پیفیبر کے بعد آپ بیشہ حضرت علی کے ساتھ رہے۔

آپ کے دس بیٹے تھے جن میں سب سے نمایاں عبداللہ ابن عباس ہیں۔

#### عبدالله ابن عباس

جناب عباس کی اولاد میں سب سے بڑے فرزند عبداللہ تھے۔ عبداللہ نمایت بزرگ و محرم 'فاضل 'عالم 'مفراور علم و فضل کے مالک تھے۔ آپ ہجرت پنجبر سے بنیدا ہوئے۔ ہجرت پنجبر سے بنیدا ہوئے۔ پیدائش پر پنجبراکرم نے اپنے لعاب وہن سے آپ کی تنیک کی۔ رحلت پنجبر کے موقع پر آپ کی عمر تیرہ سال تھی۔

پیغیر کے بعد آپ (عبداللہ) ہیشہ حفرت امیرالمومنین علی ابن ابی طالب علیہ السلام کے شاگر درہے 'یمال تک کہ آپ کو جبر امت یا مجرد امامِ مفسرین کا لقب ملا۔

کتاب "علی والحاکمون" اور دیگر کتب میں نقل ہے کہ آپ فرماتے تھے کہ "اس امتِ اسلامی کے لئے معیبت اور سب سے بری معیبت اس دن پیش

نے فرمایا نہیں 'یہ ایک شقشیہ تھا جو مجھ سے نکل گیاتو ابنِ عباس نے کہا آج

(خطبہ منقطع ہونے کا) جتناصد مہ و رنج مجھے ہوا 'بھی نہ ہوا تھا۔

الارمضان شہادتِ جناب امیڑکی صبح ابن عباس نے مسجد کوفہ میں اہلِ کوفہ سے خطاب کر کے لوگوں کو امام حسن مجتلی گی خلافت کی طرف دعوت دی۔ صبلح

الم حسن کے بعد ابنِ عباس نے شام جاکر دربارِ معاویہ میں معاویہ 'عمرعاص '
موان 'ولید ابن عتبہ 'مغیرہ ابن شعبہ کے سامنے امیرالمومنین حضرت علی واہلِ

موان 'ولید ابن عتبہ 'مغیرہ ابن شعبہ کے سامنے امیرالمومنین حضرت علی واہلِ

بیت کے فضائل کو بیان کیا اور بی امیہ کی سیاہ تاریخ بھی بیان کی اور ان کے

سوالات اور اعتراضات کے دندان شکن جواب دیئے۔

کتب رجال میں ان کا شار 'پنجبرِ اسلام 'حضرت امیرالمو منین ' محضرات حنین علیم السلام کے نامور ' جلیل القدر اور مخصوص صحابیوں میں کیا گیا ہے۔

آپ کی اہلِ بیت ' سے دوستی ' محضرت علی ' اور حضرات حنین علیم السلام کی جمایت اور دفاع اور ان کے وشمنوں کو دندان شکن جواب دینے کے سبب اس وقت بنی امتیہ نے اور بعد میں بنی امتیہ نوازوں نے آپ کی دشمنی میں ' آپ سے اہل بیت کو دور رکھنے کے لئے طرح طرح کی شمنیں اور من گھڑت باتیں نقل کی بیں اور بعض نے ان روایات کو غلط طور پر اہل بیت سے منسوب کرکے نقل کی بیں اور بعض نے ان روایات کو غلط طور پر اہل بیت سے منسوب کرکے نقل کیا ہے۔ حضرت آیت اللہ ابوالقاسم خوئی نے اپنی کتاب مجم رجال ص ۵۵ کی بین عباس کے بارے میں ' رجالِ تشیع اور علامہ حلی سے نقل کیا ہے کہ ابنِ عباس کا مقام و منزلت اس درجہ اعلیٰ وارفع ہے کہ وہ ہراعتراض کی نقید سے بالاتر ہیں۔ آپ پر کوئی تقید و اعتراض ممکن ہی نہیں۔

اہل بیت علیم السلام کی مظلومیت پر روتے روتے جب ابن عباس اہل بیت علیم السلام کی مظلومیت پر روتے روتے جب ابن عباس

چاہتے ہو؟ معاویہ نے کہانہیں ۔۔۔ ابنِ عباس نے کہاہم کو تاویل و تفسیر سے روکنا چاہتے ہو تو معاویہ نے کہا "ہال تاویل نہ کرو۔" تو ابنِ عباس نے کہا کہ اس کا مطلب یہ ہوا کہ ہم قرآن پاک کی تلاوت کریں اور اس کے معانی و مفہوم کو نہ سمجھیں ۔۔ آیا قرآنِ پاک کی تلاوت واجب ہے یا اس پر عمل مفہوم کو نہ سمجھیں ۔۔ آیا قرآنِ پاک کی تلاوت واجب ہے یا اس پر عمل کرنا واجب ہے تو ابن عباس نے کہا! قرآن کو سمجھے بغیراس پر عمل کیے کر کے ہیں ،جب تک کہ خدا کا تھم ہی نہ معلوم ہو۔ کو سمجھے بغیراس پر عمل کیے کر کے ہیں ،جب تک کہ خدا کا تھم ہی نہ معلوم ہو۔ تو معاویہ نے کہا کہ اس کے معانی عموالب و تفسیر تم خود نہ کرو بلکہ ان سے بوچھو جو تمہارے مخالف ہوں۔ اس پر ابن عباس نے کہا کہ قرآن ہمارے گھر بوچھو جو تمہارے مخالف ہوں۔ اس پر ابن عباس نے کہا کہ قرآن ہمارے گھر میں نازل ہوا اور تفسیر ہم آلِ سفیان اور آلِ معت (آل ابی العاص) سے بوچھیں تو معاویہ نے کہا کہ جو کچھ تفسیرو تاویل آپ کریں اس کو چھپا کر کریں ناکہ لوگوں پر ظاہر نہ ہو''

ای طرح ابنِ عباس بعیشہ حضرت علی کے حامی 'بدافع اور دست و بازو بن کررہے ۔۔ جنگ جمل میں وہ علی کے اشکر میں (بائمیں طرف) میسرے کے سربراہ تھے اور طلحہ اور زبیر سے گفتگو کے لئے وہ علی کے نمائندہ بن کر گئے تھے۔ صفین اور شہروان میں وہ علی کے ساتھ رہے۔ تحکیم کے موقع پر حضرت علی نے آپ ہی کو اپنا نمائندہ منتخب کیالیکن گتاخ لوگوں نے آپ کی نمائندگی کو مستر، کیا۔

ابنِ عباس حضرت علی کی طرف سے بھرہ میں والی رہے۔ حضرت علی ؓ نے خلافت کے بار نے میں جب مشہور و معروف خطبہ شقشقیہ کو روکا تو ابن عباس نے اٹھ کر عرض کیا آپ خطبہ کو جاری رکھیں تو حضرت ؓ

آ تھوں سے محروم اور نابینا ہو گئے تو اس وقت آپ نے ایک شعر پڑھا اور کہا:۔

"میری آنکھوں کا نور گیا لیکن میرے دل میں نور "ہے میری زبان میں نور ہے "میری زبان تیغ برال ہے۔"

تاریخِ امامت و سیاست میں ابن قتبہ نے لکھا ہے کہ جب معاویہ نے مدینہ میں آکریزید کی ولی عمدی کا اعلان کیا تو معاویہ پر سخت اعتراض کرنے والوں میں ایک حضرت عباس بھی ہیں ۔۔ آپ نے کہا کہ انتخاب یا تو قرآن اور سنت کی رو سے کو ۔ یا سیرت شیخین پر چلو یا پھر اس مسئلہ کو امت پر چھوڑو۔ اس قدر سخت اعتراضات کے باوجود معاویہ بزید کی وئی عمدی کے اعلان سے بازنہ آیا۔

اپی ہلاکت کے موقع پر معاویہ نے یزید کو جن افراد سے (یعنی عبداللہ ابنِ عباس کا عمر عبداللہ ابنِ زبیراور امام حسین علیہ السلام) خبردار کیا تھاان میں ابنِ عباس کا نام نہیں لیا 'یہ بات اس امرکی واضح دلیل ہے کہ پہلے تین افراد الگ الگ فظریئے کے حامل ہیں اور حسین اور ابنِ عباس ایک ہیں ۔ ابنِ عباس جو آواز الشاتے ہیں ۔ انہوں نے امام حسین علیہ الشاتے ہیں ، وہ امام حسین ہی کے لئے اٹھاتے ہیں ۔ انہوں نے امام حسین علیہ السلام سے عمر میں برے ہونے کے باوجود آپ کی موجود گی میں امامت کے مصب عظمیٰ و خلافت کے لئے بھی خود کو پیش نہیں کیا۔

ابنِ عباس امام حسین کی محبت میں فنا تھے 'للذا انہوں نے امام حسین علیہ السلام کانام پیش کیا۔

امام حسین علیہ السلام نے جب مکہ جھوڑ کرجانے کا فیصلہ کر لیا تو ابنِ عباس نے ابن زبیر سے کہا کہ حسین کے مکہ چھوڑنے سے تمہارے دل کی آگ

محنڈی ہو گئی ہو گی۔ مکہ تمہارے لئے خالی ہو گیا تو اس پر ابن زبیر نے کہا تم لوگ دو سرل کے مقابلے میں ہیشہ اپنے کو اس منصب کا حقد ار سمجھتے ہو 'جو اب میں ابنِ عباس نے کہا کہ سمجھنا اور دیکھنا وہاں ہو تا ہے جہاں انسان کو کسی قتم کا شک و شبہ ہو ہم تو اس منصب کے اہل ہونے کا لیقین رکھتے ہیں ۔۔۔۔لیکن تم بتاؤ تم خود کو تمام عرب سے زیادہ کس بناء پر حقد ار سمجھتے ہو 'ابنِ زبیر نے کہا کہ اپنے عزد شرف کی وجہ سے 'تب ابنِ عباس نے کہا تمہیں یہ شرف کہاں سے ملاہے ؟ تمہارا شرف زیادہ ہے یا اس کا شرف جس سے تم کو شرف ملا ؟

جب ابن زبیر نے جماع وسی میں اپنی زوجہ سے کماکہ اس وقت تمہارے

ہاس قریش میں سب سے زیادہ صاحب شرف فخص بیشا ہے تو اس کی بیوی نے

اس سے کماکہ اگر اس وقت یمال قریش میں سے کوئی ہو ہاتو تم یہ دعویٰ نہیں کر

علاتے تھے۔ یہ سن کر ابنِ زبیر نے ابنِ عباس کو بلایا اور وہ حکم کے طور پر آئے اور

ابنِ زبیر سے پوچھا کہ یہ شرف کمال سے حاصل ہوا تو اس نے کماکہ صفیہ اور

فدیجہ کی وجہ سے 'تب ابنِ عباس نے کماکہ تو یہ بتا تیرا شرف زیادہ ہے یا ان کا

شرف جن سے تو نے یہ شرف یایا ہے ؟

ابن عباس کے اس طرح کے دندال شکن جوابات کی بنا پر 'بروہ مخص جو دشمن اہل بیت ہے خواہ وہ بنی امیہ ہوں یا بنی زبیر 'ان کی آ تکھول میں عبداللہ ابن عباس کانٹے کی طرح کھٹک رہے تھے 'الندا جب ابن زبیر نے مکہ میں اپنی خلافت کا اعلان کیا تو اس نے ابنِ عباس اور محمہ بن حفیہ اور بنی ہاشم کے دیگر افراد کو ایک گھر میں جع کیا اور مکان کے گرد لکڑیاں جمع کرکے ان افراد سے بیعت کا مطالبہ کیا اور بیعت نہ کرنے کی صورت میں اس گھر کو جلا ڈالنے کی بیعت کا مطالبہ کیا اور بیعت نہ کرنے کی صورت میں اس گھر کو جلا ڈالنے کی

بارگاہِ خدادندی میں یوں دعاکی "خداوندا! میں محمد و آلِ محمد کو وسیلہ بنا کر تیری بارگاہ میں قرب چاہتا ہوں ۔ خداوندا! اس مردِ جلیل القدر علی کے توسط سے تیری بارگاہ میں قرب چاہتا ہوں ۔ اتنا کہ کروہ ذمین پر گر پڑے "تھوڑے توقف کے بعد جب ہم نے آپ کو اٹھانا چاہا تو وہ رحمتِ حق سے ملحق ہو چکے تھے۔"

یہ ہے حضرت عبداللہ ابن عباس کی زندگی کہ جن کی ساری عمرامامت کی حمایت میں بسر ہوئی۔ حمایت میں بسر ہوئی۔

ان پر اعتراضات عائد کرنے والے یا تو دشمنانِ اہل بیت ہیں جنہوں نے ان کی اہل بیت میں جنہوں نے ان کی اہل بیت علیم السلام سے وابستگی اور ان کے دفاع کے جرم میں ان پر اعتراض کئے یا بعض لوگوں نے ناسمجی 'نادانی اور تاریخ سے نا آشنائی کی بنا پر الیا کیا ہے۔

جہاں تک امام حسین علیہ السلام کے سفر عربی کے موقع پر امام کے ساتھ نہ جانے کا مسئلہ ہے تواس کا ایک سبب تو یہ بیان کیا گیا ہے کہ ابن عباس اس وقت دونوں آنکھوں سے محروم ہو چکے تھے اور یہی وجہ ہوگی کہ امام حسین نے بھی ان سے ساتھ چلنے کی خواہش نہیں کی بلکہ آپ کی نصحت کے جواب میں امام کے آپ سے فرمایا 'خدا آپ کو جزائے خیردے۔ میں سمجھتا ہوں آپ نے عقل و فراست کی بات کی ہے 'آپ میرے ناصح اور مشفق ہیں 'چاہے میں آپ کے مشورہ کر سکوں 'میں آپ کو صحیح مشورہ کہ ہے والوں میں مشورے کر باہوں۔ "

ابنِ عباس امام حسین کے رقیام کے مخالف نہیں تھے اور نہ ہی انہوں نے امام کو اس قیام سے باز رکھنے کی کو شش کی بلکہ ان کو یہ مشورہ دیا کہ خودجانے

دھمکی دی۔ یہاں تک کہ مختار کے لوگوں نے آگران کو وہاں سے آزاد کرایا۔ اس واقعہ کے بعد ابنِ عباس مکہ چھوڑ کر طائف چلے گئے 'آ نری عمر تک وہیں رہے اور وہیں آپ نے وفات پائی۔

کتاب الاثر میں نقل ہے کہ آپ کی علالت کے دوران اس دور کی تمیں مقدر شخصیات کے ساتھ "عطا" عبداللہ ابن عباس کی عیادت کے لئے گئے عطا۔ بیان کرتے ہیں کہ ہم آپ (ابن عباس) کی خدمت میں حاضر ہوئے اور سلام کر کے ان کے پاس بیٹھ گئے تو ابن عباس نے پوچھا کہ یہ قوم کون لوگ ہیں ؟ ہیں نے کہا یہ شیوخ بلد ہیں ۔ پھر میں نے ہر ایک کے نام ان کو بتائے اور ہم سب نے کہا یہ شیوخ بلد ہیں ۔ پھر میں نے ہر ایک کے نام ان کو بتائے اور ہم سب نے ان سے کہا کہ آپ نے رسول اللہ کو دیکھا ہے اور آمخضرت سے آپ نے حدیث نی ہے تو ہمیں آپ امت کے اختلافات کے بارے میں بتائیں کہ ایک حدیث نی ہے تو ہمیں آپ امت کے اختلافات کے بارے میں بتائیں کہ ایک کو مو خرکیا یہ سن کرابن عباس نے ایک سرد آہ تھینی اور کہا میں نے رسول اللہ گو مو خرکیا یہ سن کرابن عباس نے ایک سرد آہ تھینی اور کہا میں نے رسول اللہ گئے ساتھ ہے اور حق علی کے ساتھ ہے اور حق علی کے ساتھ ہے اور حق علی کو چھوڑا وہ ہمیں یہ میرا خلیفہ اور میرا وصی ہے 'جس نے علی کو چھوڑا وہ ضلالت اور گرائی کے غار میں گرائی ہیان کرکے وہ بہت روئے۔

یہ دیکھ کرلوگوں نے کہا آپ روتے ہیں ؟جبکہ رسول اللہ کی نظر میں آپ کا مقام و مرتبہ اس قدر بلند ہے۔ تو آپ نے فرمایا میں دو وجہ سے رو تا ہوں ایک تو خوف محشر ہے اور دو سرا سبب احباب سے جدائی و دوری ہے۔ اس کے بعد یہ لوگ چلے گئے ۔اس کے بعد ابن عباس نے مجھ سے کہا "میرا ہاتھ پکڑ کر مجھے صحن تک لے چلو" ہم ان کو صحن میں لے گئے انہوں نے اپنے ہاتھ بلند کئے اور

19Z

# محمرابنِ حنفیہ

جناب محم حنفیہ کی کنیت ابوالقاسم - آپ کی والدہ خولہ بنت جعفر ابن مسلم

بن عبداللہ بن بربوع بن دول لجم بن حنفیہ تھیں۔

جناب خولہ اسربانِ جنگ میں سے تھیں لیکن اس امر پر اختلاف ہے کہ

میں جنگ میں اسر ہو کیں --- مشہور ہے کہ حضرت ابو بکر کے دورِ خلافت

میں جب مالک بن نویرہ نے خلیفہ اول کو زکوۃ دینے سے انکار کیا 'تو خلیفہ نے

اس کو مرتدین میں شار کرکے خالد ابن ولید کی سرکردگی میں ایک لشکر روانہ کیا۔

باوجود یکہ مالک بن نویرہ اور اس کی قوم نے توبہ کرلی تھی -خالد بن ولید نے ان

بر لشکر کئی گی 'ان کے مردوں کو قتل کیا اور ان کی عور توں کو اسر کیا۔ ان اسر

عور توں میں سے ایک جناب خولہ تھیں 'جو نمایت ہی باعفت 'بافضیلت خلیہ

تھیں -اس محرم خاتون نے حضرت ابو بکرسے کما کہ اگر ان کی قوم کے مردوں

نی زکوۃ دینے سے انکار کیا تھاتو اس میں عور توں کا کیا جرم - غرض کہ حضرت

ابو بکرنے غنائم کی تقسیم میں خولہ کو حضرت علی سے حصہ میں دیا (شرح نبح

ابو بکرنے غنائم کی تقسیم میں خولہ کو حضرت علی سے حصہ میں دیا (شرح نبح

ابولانہ 'ابن الی الحدید -ج ا۔ ص ۲۲۳)

ے پہلے ایپنے نمائندوں کو ہلادِ اسلامیہ میں بھیجیں۔

اگر ہم یمال ابنِ عباس کا امام حسین کے ساتھ سفر میں شریک نہ ہونے کا ایک اور سبب پیش کریں تو غلط اور ابنِ عباس کی شخصیت کے لئے نامناسب نہ ہوگا وہ یہ کہ جس طرح امام حسین علیہ السلام نے مجمہ ابنِ حفیہ کو مدینے کے حالات سے آگاہ رکھنے کے لئے مدینہ میں رہنے کا حکم دیا تھا اسی طرح ابنِ عباس کو بھی مکتہ کے حالات سے آگاہ کرنے اور ان دیگر مسائل کو کہ جو امام سے مربوط تھے ،حل کرنے کے لئے مکہ ہی میں رہنے کا حکم دیا ہو۔ کیونکہ امام حسین علیہ السلام کا قیام دنیا کے دیگر افراد کی مانند نہیں کہ جمال انکو حکومت ملتی ہو وہ ان کی نظروں سے او جمل وہ آپ

---☆----

دوسراقول سے کہ حضرت ابو بکر کی خلافت کے زمانہ میں جب قبیلہ بنی اسد نے قبیلہ خفیہ پر شب خون مارا تواس میں خولہ اسیر ہو گئیں ۔ان کو مدینہ میں فروخت کیا گیا۔ توحضرت علی نے خرید کر آزاد کردیا 'بعد میں ان کو اپنے عقد میں لے لیا۔

(زندگانی امیرالمومنین"-ج۲-ص۲۳۷)

کتاب وافیہ الأتیہ جلد چہارم ص ۱۲۹ رجال ۵۵۹ میں محمد ابنِ حفیہ کے بارے میں نقل ہے کہ پنیمبر آکرم نے حضرت علی کو بشارت دی کہ میرے بعد خداوندِ عالم آپ کو آیک فرزند عطا فرمائے گا 'اس کا نام میرا نام ہوگا اور اس کی کنیّت میری کنیّت ہوگی۔اس کتاب میں فدکور ہے کہ محمد ابنِ حفیہ حاللِ علم کیر اور صاحب ورع تھے ' زہد و تقوی کے مالک اور عابد و شجاع تھے۔

کتاب انساب ابی طالب ص ۳۵۲ میں تحریہ کہ حضرت علی کی اٹھا کمیں اولادوں میں امام حسن اور امام حسین کے بعد سب سے افضل جناب ابنِ حفیہ اور حضرت ابوالفضل عباس تھے۔

محمد ابنِ حفیہ کی شجاعت کی خبر من کر عبد اللہ بن زبیر پر رعشہ طاری ہوجا تا تھا۔ جنگ جمل میں محمد حفیہ علمبردار سے اور اس جنگ میں وہ امام حسن اور ملک اشتر کے شانہ بہ شانہ لڑے سے ۔۔ ان کی شجاعت دیکھ کر انصار نے حضرت علی سے کما کہ اگر خداوندِ عالم نے حسین علیہم سلام کو فضیلت نہ دی ہوتی تو ہم محمد حفیفہ بر کسی کو بھی فوقیت نہ دیتے۔

جنگ مفین میں جناب امیر محمد حنیہ کوبار بار حملہ کے لئے میدان جنگ میں سے جنگ میں آپ سے خطے ۔ اس پر کی مخص نے محمد سے کما کہ آپ کہ والد بیشہ جنگ میں آپ

کو بھیجتے ہیں حسین کو نہیں بھیجتے۔ آپ نے فرمایا ہیں اپنے باپ کا ہاتھ ہوں اور حسین ان کی آنکھیں ہیں ،جب آنکھ کو خطرہ ہوتو اسے ہاتھ سے روکتے ہیں۔
ایک اور روایت کے مطابق جنگ میں بار بار بھیجے جانے پر محمہ حفیہ نے جناب امیر(اپنے والد) سے شکایت کی کہ آپ مجمی کو بار بار بھیجتے ہیں حسین کو نہیں تو حضرت نے فرمایا "تو میرابیٹا ہے اور حسین فرزندانِ رسول اللہ ہیں "۔ جناب امیر اپنے بیٹے محمہ حفیہ سے فرماتے ہیں "اے بیٹے ابھاڑ اپنی جگہ سے مرک جائیں ،گرتم اپنی جگہ سے جنبش نہ کرنا 'اپنے دانتوں کو مضبوطی سے ایک دو سرے سے پیوست کرلو 'اپنا کاسہ سر فداکو عاربیت دے دو 'زمین میں اپنی جگہ کے باول میخ کی طرح جمادینا 'تمہاری نگاہوں کی زو میں دسمن کے افکر کی آنہائوں میں خرص می حدید ایک معروف مرہ شحاع اور اپنے دور کے قوی انسانوں میں غرض محمہ دند ایک معروف مرہ شحاع اور اپنے دور کے قوی انسانوں میں غرض محمہ دند ایک معروف مرہ شحاع اور اپنے دور کے قوی انسانوں میں

غرض محمد حنینہ ایک معروف مرد شجاع اور اپنے دور کے قوی انسانوں میں شاز ہوتے تھے۔

معاویہ کے دور میں ایک بار بادشاہ روم نے معاویہ کو تکھاہارے پاس بہت افراد موجود ہیں جو دو سروں کے مقابلہ میں قابلِ فخرصلاحیت کے مالک ہیں ۔اور قوت و طاقت میں دو سرواں پر نضیلت رکھتے ہیں۔اگر ایسے کوئی افراد تہمارے پاس ہیں تو مقابلہ پرلاؤ ۔ چانچہ اس نے دو آدمیوں کو معاویہ کے پاس بھیجا جن میں ایک تو نمایت طویل القامت تھا اور دو سرا حد درجہ قوی اور قدر تمند تھا۔معاویہ ان کو دیکھ کر جراان ہوا وہ پریشان و سرگردان تھا کہ ان کے مقابلہ میں کس کو لائے ۔اس کی پرایشانی اور جرانی دیکھ کر کسی مخص نے اس مقابلہ میں کس کو لائے ۔اس کی پرایشانی اور جرانی دیکھ کر کسی مخص نے اس مقابلہ میں کس کو لائے ۔اس کی پرایشانی اور جرانی دیکھ کر کسی مخص نے اس مقابلہ میں کس کو لائے ۔اس کی پرایشانی وہ تمھارے دعمن ہیں۔شرط یہ ہے کہ

100

#### کے ساتھ نیکی کرنا۔

امام حسن في اين شادت كے موقع ير تغير كو بھيج كر محمد حفيہ كو اين حضور طلب کیا اور فرمایا "براور اس وقت میری وصیت کو توجہ سے سنیں "۔ آپ علم کے صندوق بنیں 'آریکیوں کے چراغ بنیں -خداوندِ عالم نے اولادِ ابراہیم سے امامت کو قرار دیا ہے اس اولادِ ابراہیم میں سے بعض کو بعض پر نفیلت دی ہے ۔ میں آپ کے بارے میں خوف وحمد نہیں رکھتا کہ آپ میں حمد آجائے کیونکہ حسد کافرہی میں ہوتا ہے۔خداوندِ عالم نے آپ پر شیطان کو مسلط نہیں کیا ہے ۔اس کے بعد فرمایا میرے بعد حسین مام وقت ہیں ۔خدا کی كتاب اور پينمبركي سنت كے تحت حسين كو منصب امامت كے لئے منتف كيا كيا -جس طرح پیغیبراکرم نے علی کو منتخب کیا اور علی نے مجھ کو منتخب کیا اس طرح میں نے حسین کاانتخاب کیا ہے۔۔۔"

تب محمد حنفیہ نے عرض کیا آپ میرے امام ہیں "پنیمبراکرم" تک پہنچنے کا وسلے ہیں ۔ کاش آپ سے اس جملہ کو سننے سے پہلے ہی مجھے موت آجاتی ۔ حسین ونیامیں ہم سب سے اعلم ہیں پیغمبرسے قریب ترہیں۔ تخلیق کا نات سے يهلے وہ عالم و فقير سے اللّم سے پہلے (يعنى جب انسان نے بولنا بھى نه سيكها تھا) انھوں نے وحی اللی کو پڑھا۔ ہم آپ کے اور خدا کے فیصلہ کو تشکیم کرتے ہیں جس پر آپ راضی ہیں ہم بھی راضی ہیں ۔اس کے بعد حضرت المم حسن نے امام حین کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا: "میں آپ کو مجہ کے بارے میں وصیت کرتا ہوں کہ محمد ہمارے لئے اس جلد کی حیثیت رکھتے ہیں جو دونوں آئکھوں کے درمیان ہوتی ہے۔"

تم گوارہ کرو اور وہ لوگ بھی قبول کریں ۔۔معاویہ نے پوچھاوہ کون ہیں ۔؟اس مخص نے بتایا کہ طویل القامت کے مقابلہ کے لئے قیس ابن سعد ابن عبادہ کو لائيں اور قوی الجثہ قدر تمند هخص کے مقابلے کے لئے محمہ حنفیہ کولائیں۔

چنانچہ جس وقت محمد حنفیہ دربار میں دارد ہوئے تو روم کے اس قوی و قدر تمند بمخص سے کما "میں کھڑا رہتا ہوں تو مجھے بھارے ---اور تو بیشارہ میں تھے اٹھا آ ہوں ۔ یا ۔ اس کے بر تکس میں بیٹھتا ہوں تو مجھے اٹھا اور تو کھڑا رہ میں تخفیے بٹھادوں "۔

وه روی جناب محمد حنفیه کامقابله نه کرسکااور اینی بارتشلیم کرلی۔ محمد حنفیه کی شخصیت علم و ایمان 'زمد و تقویٰ کا نمونه تھی اور مقام امامت کے لئے جذبہ رہتکیم اور خاصع دل رکھتے تھے۔

حفرت امیرالمومنین نے شمادت کے موقع پر جناب محمد حفیہ سے وصیت كرتے ہوئے فرمايا "اے محمد میں تہيں وصيت كرتا ہوں كه تم اينے دونوں بمائیوں (حسنٌ و حسینٌ) کی تعظیم اور ان کااحترام کرنا کیونکہ ان دونوں بھائیوں کا مقام تم سے بلند ہے۔ان دونوں کے فیصلوں سے ہث کر بھی کوئی فیصلہ نہ كرنا - " --- اس كے بعد امام نے حسين كو اپنى طرف متوجه كر كے فرمايا "ميں تم دونوں کو محمد کے بارے میں وصیت کرتا ہوں ۔۔۔یہ تمہارا بھائی ہے تهارے باپ کا فرزند ہے "تم دونول جانتے ہو کہ تمهارا باپ محرسے بہت یار کرتاہے"۔

امام حسن سے مروی ہے کہ حضرت امیرالمومنین نے بھرہ میں محمد حنفیہ کے بارے میں فرمایا کہ اگر میرے اور دنیا و آخرت میں احسان کرنا چاہتے ہو تو محمد نظر میں امین اور قابلِ اعتاد ہو۔ یمی وجہ ہے کہ امام حین ٹے مدینہ سے نگلتے ہوئے محمد ابنِ حفیہ کو اپنا وصی مقرر کیا اور ایک وصیت نامہ ان کے سپرد کیا۔

محمد حفیہ خروج امام کے وقت جسمانی علالت میں مبتلا تھے اور اس سبب کی بناء پر وہ امام کے ساتھ خروج میں شامل نہ ہو سکے ۔۔چنانچہ علامہ حلی سبب کی بناء پر وہ امام کے ساتھ خروج میں شامل نہ ہو سکے ۔۔چنانچہ علامہ علی سے جب جناب محمد ابنِ حفیہ کے امام کے ساتھ خروج نہ کرنے کا سبب پو چھا گیا تو آب نے فرمانا کہ وہ اس وقت بمارتھے۔

ہاشم معروف نے اپنی کتاب اثناء عشر جلد دوم صفحہ ۵۲ میں لکھا ہے کہ محمد ابن حنفیہ کے امام حسین کے ساتھ نہ نگلنے کی دووجوہات ہیں:

🖈 ایک توبیر که آپ بیار تھے۔

🖈 دوسرے میہ کہ خود امام نے آپ کو مدینہ میں اپنا نمائندہ بناکر روک

وياتھا۔

---☆---☆---

اگر الیا ہوا تو آپ دشمنوں کی تیرو تلوار کا نشانہ بنیں گے ۔ نتیجناً امت مجمدی وقت کی بمترین شخصیت سے محروم ہوجائے گی ۔"

محر حفیہ کی اس گفتگو پر اہام نے پوچھا کہ میں کمال جاؤں ۔؟ محر نے کما وہ اہمی آپ مکہ خور نے کما وہ اہمی آپ مکمئن نہ ہوں تو کسی اور شرمیں جاکر صالت کا جائزہ لیں ''

امام علیہ السلام نے فرمایا "فی فدا آپ کو جزائے خیردے "آپ نے اچھی رائے دی ہے اصبح راہ کی نشان دہی کی ہے"۔

(حيات امام حسينًا - جلد ٢ يص ٢٨٢)

خود حضرت امام حسین کا قیام قوی 'جغرافیائی 'علاقائی یا گروہی قیام نہ تھا بلکہ آپ کا قیام جیشت امام 'ایک عالمی قیام تھا ۔ جمال آپ کی نظریں مسلمانانِ عراق و بھرہ کی طرف تھیں وہال مدینہ والے آپ کی نظرِر حمت سے کیے محروم رہ سکتے تھے جبکہ مدینہ مرکزِ اسلامی مبطوحی و نبوت ہے ۔ اگر آپ وہال تشریف نہ رکھتے ہول تو ضروری ہے کہ اپنا ایک این اور معتمد نمائندہ چھوڑ جائیں۔

للذا امام علیہ السلام نے محمد حفیہ کو مدینہ میں اپنا نمائندہ بنایا یمی سبب تھا کہ محمد حفیہ مدینہ نہ چھوڑ سکے ۔جیسا کہ امام حسین ؓ نے فرمایا میں اپنے بھائی برادران 'اور بھائی کی اولاد کے ساتھ نکل رہا ہوں لیکن آپ (محمد حفیہ) ہمیں مدینہ میں قیام کریں 'آپ یمال میرے نمائندہ ہوں گے اور یمال گزرنے والے جو بھی حالات ہوں ان سے مجھے مطلع کرتے رہیں گے۔

یہ حقیقت پیش نظررہے کہ انسان ایناوصی اس محض کو بنا تاہے جو اس کی

ضربت سے قل ہوا ۔ عمرابن ابوسفیان کو اشکر اسلام نے بدر میں اسپر کیا ۔ عتبہ ابن ابوسفیان مصر کا امیر بنا -حضرت عثان کے قتل کے بعد معاویہ نے انی خلافت کی مہم چاائی ۔ ملحہ و زبیروغیرہ کو علی ؓ کے خلاف جنگ پر اکسایا ۔جب وہ اس سازش میں ناکام رہا تو خود براہِ راست صفین میں حضرت علی کے مقابلہ پر آگیا۔حضرت علی کی قوت ِلشکری اور قوت ِ منطق و ججت کے سامنے صفین میں یے دریے شکست کھانے کے بعد عمرابن عاص کے توسط سے ایک سازش کے ذریعہ علیٰ کی قریب الفتح جنگ کو شکست میں تبدیل کیا۔ حضرت علیٰ کے بعد امام حن یر این مرو فریب اور جال بازی سے صلح کو مسلط کیا۔اس طرح وہ بیں سال امیرشام رہنے کے بعد سنہ ۴۰م ہجری میں خلیفة المسلمین اور مطلق العنان حكران بن گيا - خليفه بنخ كے بعد بيں سال تك اس منصب ير براجمان رہا-اس کے جرائم اور 'اسلام کے خلاف خیانت کی داستانیں بہت زیادہ ہیں۔اس کا آخری جرم حسن بصری کے بقول برید کو و لیعمد مقرر کرنا تھا۔ ہم یمال برقار کین کی خدمت میں اسکے جرائم کی ایک مختفر فہرست پیش کرتے ہیں۔

## معاویہ کے جرائم:

ممکن ہے بعض لوگوں کے زہنوں میں یہ بات ہو کہ چوں کہ معاویہ کے مقالیہ کے خلاف قیام نہیں کیاجب کہ بزید کے دور میں آپ نے بروقت اقدام کیا۔ لیکن حقیقت سے کہ معاویہ بزید سے کم مجرم نہیں تھا۔ بزید کو تو تمام جرائم اپنے باپ

# معاويه ابنِ ابو سفيان

معاویہ کے باپ کا نام مخر اور کنیت ابوسفیان بن حرب بن امیہ بن عبدالشمس بن عبد مناف بن قصی بن قرایش تھا معاویہ کی مال ہند عتبہ بن ربیعہ بن عبدالشمس تھی۔ ابوسفیان ابتدائے اسلام ہی سے پغیر کے خلاف ہر مورچہ پر مزاحمت کر تارہا یمال تک کہ پغیر کی جرت کے بعد حضور کے خلاف مسلسل کے بعد دیگر جنگی محاذ کھولے مسلسل جنگوں میں شکست کھا تارہا۔ بالا خرفتح کمہ کے بعد خود اپنے بیٹوں کے ساتھ بادل ناخواستہ پر جم اسلام سلے آگیا۔ پغیر کی رحلت کے بعد جر موقع پر اسلام کو دبانے کیلئے سازشیں کرتا رہا لیکن مولا امیرالمومنین کی فراست و سیاست نے بنوامیہ کی سازشوں کو کامیاب نہ ہونے دیا۔

حضرت عمر کے دور خلافت میں پہلی بار ان کو ایک نومسلم علاقہ میں اسلام کے نام پر اقتدار بحال کرنے کاموقع ملا۔ برد ابن ابوسفیان کو حضرت عمر نے شام کا گور نرمقرر کیا۔ اسکی وفات کے بعد اسکی جگہ اسکے بھائی معاویہ کا تقرر ہوا۔ ابوسفیان کے پانچ بیٹے تھے۔ اسکا بیٹا حنظلہ جنگ بدر میں حضرت علی کی

جرائم کاار تکاب کیاان کی تفصیل یوں ہے:

**(**t)

جب حضرت عثمان كا محاصرہ ہوا اور انہوں نے معاویہ سے مدد طلب كى تو اس نے طاقت و تواناكى ركھنے كے باوجود دانستہ حضرت عثمان قتل ہو گئے اور ان كے خون سے معاویہ نے اپن خلافت كى بنیاد دالی۔

ظیفہ درسول کے انتخاب کے طریقہ مکار میں ندہب امامیہ کی رائے کو سند مانا جائے یا اہل سنّت کے طریقہ مکار کو ہرصورت میں علی کی ظافت کو جو اکثریت ملی اور انہیں جس جوش و جذبہ اور شوق و رغبت سے امّت مسلمہ کے عظیم از دہام نے منتخب کیا اور ان کی بیعت کی وہ اکثریت سابقہ کسی خلیفہ کو نہیں ملی۔ للذا علی کی شرع مومت اسلامی کے خلاف بغاوت کا نہ کوئی دینی جواز تھا اور نہ اخلاق۔ خود معاویہ اور اس کے دور کے حدیث ساز اوگوں نے یہ حدیث بیان کی ہے کہ:۔

''ایک مرنبہ جو خلیفہ بن جائے پھراس کے خلاف آواز نہیں اٹھائی جا سکتی اور مزاحمت نہیں کی جاسکتی''۔

الیکن کی باوجور معاویہ نے علی کے ظاف بغاوت کی اور ساز شوں کا جال پھیلایا جس کے نتیجہ میں جنگ جمل واقع ہوئی اور پھر کھل کر معاویہ صفین میں علی کے خلاف جنگ کرنے نکلا۔

امیرالمومنین امام علی علیہ السلام کی شرعی اور قانونی حکومت کو کمزور کرنے کے لئے زبیرابن عوام اور علیہ ابن عبیداللہ کو خلافت

(معاویہ) سے ور شمیں ملے تھے۔ معاویہ کے دل میں ذرّہ برابر دینِ اسلام کا در د ہو آتو وہ تمام اسلامی 'سیاسی 'اجتماعی شخصیات حتیٰ کہ بنی امیّہ کے حامی افراد تک کے مشوروں کو نظرانداز کرکے اپنے مجرم بیٹے کو امت پر مسلط نہ کر آجب کہ وہ اچھی طرح جانیا تھا اور اعتراف بھی کر تا تھا کہ بزید کھلے عام اور علانیہ فسق و فجور کا ارتکاب کر تا تھا۔

تمام سربر آوردہ شخصیات کے مشوروں کے خلاف بزید کو است پر مسلط کرنا معاویہ کے تمام باطنی جرائم کی عکای کرتا ہے۔ بلکہ اس کے پچھ جرائم تو بزید کے جرائم سے بھی سواتھ ۔اس کا مکرو فریب 'سیاسی قلابازیاں 'منافقانہ طرزِ عمل ' سخت اور مشکل حالات میں عیّارانہ اور مکارانہ کردار اس کا خاصہ اور خصوصیات شخص ۔ امام حسین علیہ السلام کی نظر میں معاویہ اور بزید دونوں ہی ظالم و جابر حاکم تھے اور ان دونوں کی حکومتوں کے خلاف قیام کرنے کی ضرورت اور وجوب میں کوئی فرق نہیں تھا۔ دونوں کی حکومتوں کے خلاف قیام کرنا واجب اور ترک قیام ایک نا قابل معانی گناہ ہے۔

سوال سے پیدا ہو تا ہے کہ ظلم و جورکی ان دونوں ہی حکومتوں کے خلاف قیام واجب تھا تو پھر امام حسین گنے معاویہ کے دور میں کیوں قیام نہیں کیا اور بزید کے دور میں کیوں قیام کیا؟ اس سوال کا جواب دینے سے قبل ہم معاویہ کے جرائم کی طویل فرست کا ایک مخصر سا جائزہ قار ئین کی خدمت میں بیش کریں گئے تاکہ اندازہ ہو کہ معاویہ کے جرائم بزید سے کم نہیں تھے۔ معاویہ کے سیاسی ہے ایک مجاویہ کے سیاسی ہے ایک معاویہ کی سیاسی ہے ایک معاویہ کے سیاسی ہے سیاسی ہے ایک معاویہ کے سیاسی ہے دور ایک کی دور ایک کور ایک کی دور ایک کی دور

معاویہ نے مکن کے عاصبانہ حصول اور اس کے انتخام کے لئے جن

کے ساتھ پیش کی کہ وہ علی کے خلاف معاویہ کاساتھ دے۔

مغیرہ ابن شعبہ جیسے مخص کو کوفیہ کا گور نر بنایا جب کہ اس پر حد

شرعی کا جاری ہونا تاریخ میں ثابت ہے۔

مغیرہ ابن شعبہ کے بعد زیاد ابنِ ابیہ کو کوفہ کا گور نر مقرر کیاجس کے ظلم کی داستانوں سے تاریخ بھری ہوئی ہے۔

بھرہ میں زیاد ابن ابیہ کو اور سمرۃ ابن جندب کو گور نر مقرر کیا۔ سمرۃ ابن جندب وہ مخص ہے جس نے آٹھ ہزار افراد کو قتل کیا۔

🖈 مکه اور مدینه میں عمراین سعید اشدق کو گور نر مقرر کیا۔

اور آخر میں دنیا سے جاتے جاتے اپنے بیٹے بزید جیسے فاسق و فاجر کی ولی عمدی کا اعلان کیا جے امّت کے تمام افراد نااہل سمجھتے تھے اور جس کے فتق و فجور سے آگاہ تھے۔

کومت اسلامی کے عہدوں پر غیر مسلموں کو مقرر کیا جب کہ اس سے قبل خلافت کے کسی دور میں اسلامی عہدہ پر کسی غیر مسلم کو مقرر نہیں کیا گیا۔ چنانچہ عمل کے علاقہ میں خراج وصول کرنے کے مقرر نہیں کیا گیا۔ چنانچہ عمل کو تعینات کیا جو عیسائی تھا۔ خلا ابن عبدالر عمٰن نے معاویہ کے اس فعل پر اعتراض کیا تو ابن افال عیسائی نے اسے انتقاباً قتل کردیا۔

(تاریخ یعقوبی - جلد ۲ - ص ۲۲۳) دو سرا عیسائی مخص سرجون نامی تھا جو معاویہ کے خاص مشیروں میں سے تھا۔ یزید کو اس کے حامیوں نے کوفہ سے خط لکھا کہ کوفہ میں مسلم بن عقیل کے کی طمع اور لالح دی۔ چنانچہ حضرت عثان کے قتل کے بعد معاویہ نے زبیرابن عوام کی بیعت کی اور اسے خط لکھا کہ:

"میں نے اہلِ شام سے تمہاری بیعت لے لی ہے اور وہ تمہاری بیعت پر متفق ہو چکے ہیں۔ تم کوفہ اور بھرہ کو کنزول کرو اور ان دونوں شہول پر قف سے روک دو۔ دونوں شہول پر قف کے والی علی کو آگے بر ھف سے روک دو۔ تمہارے بعد تمہارے ولی عمد کے طور پر میں نے طلح بن عبیداللہ کی بیعت کی ہے۔ خونِ عثان کا انتقام لینے کا اعلان کرو اور اس میں سنجیدگی سے کام لو۔ خدا کرے تم دونوں کامیاب ہو اور تمہارے وشمن ناکام۔"

(اسلام اور شیعہ امام – جلد ۲س ۲۲۹ 'آلیف محمود شہابی خراسانی)
امیرالمومنین حضرت علی علیہ السلام کی تمام تر کوششوں کے
باوجود کہ مسلمانوں میں آپس میں خونریزی اور جنگ و جدال نہ ہو '
معاویہ نے حضرت علی کے خلاف لشکر کشی کی یمال تک کہ جنگ
صفین میں ۲۰ ہزار جانیں ضائع ہو کیں۔

(۵) قرآن و حدیث کی رو سے خلیفہ المسلمین کا نمائندہ اور گورنر اس شخص کو بنانا چاہئے جو عالم ہو 'عادل ہو 'متی ہو اور ایسے اخلاقی جرائم سے مبرا ہو جن پر حد جاری کی جاتی ہے۔ لیکن معاویہ نے ان تمام شرعی اصولوں کو بالائے طاق رکھتے ہوئے جن لوگوں کو اپنا نمائندہ بنایا اس کی چند مثالیں یہ ہیں:۔

🖈 رشوت کے طور پر مصر کی گورنری عمرو ابن عاص کو اس شرط

سے جائے فرار اور امن نہیں ہے۔"

چنانچہ بسر ابن ارطاۃ جب مدینہ پنچا تو اس نے اہل مدینہ کو سب و شم کیا' ڈرایا 'دھمکایا اور بہت سے گھروں کو جلایا۔ جن گھروں کو جلایا ان میں صحابی ر رسول مضرت ابو ابوب انصاری کا گھر بھی شامل تھا۔

(الشيعه والحاكمون ص ۵۰ 'نقل از ابنِ الحديد جلد ا 'وارثِ انبياء ص ۱۱۸ نقل از کتابِ غارات ص ۵۹۸)

اسی بسرابن ارطاۃ نے معاویہ کے حکم سے مکتہ اور مدینہ میں تمیں ہزار افراد کو قتل کیا اور ان کے گھروں کو جلایا۔

(تُورة التحسين من ٦٨ مهدى مثمن الدين 'نقل از شرح نبج البلاغه ج ٢ - ص ١٤)

اس کے علاوہ ---ستر ہزار افراد جنگ صفین میں قتل ہوئے جیساکہ اوپر بیان کیا گیا۔ ۲۷۹۰ فراد جنگ نہروان میں قتل ہوئے۔ یہ جنگ معاویہ اور عمرابن العاص کی سازشوں کے متیجہ میں وجود میں آئی۔

ضحاک ابن قیس عندی ابن عادی اور ابو ہریرہ کے ذریعہ بے شار لوگ قل ہوئے ضحاک ابن قیس اور سفیان ابن عامدی نے انبار میں بے شار گھروں کو جلایا - زیاد ابن ابیے نے کوفہ میں ۸۰ ہزار افراد کے ہاتھ پیر کائے ۔ پچاس ہزار افراد نے زیاد ابن ابیے کے خوف سے کوفہ سے ترک وطن کیا۔

معاويه شراب يتياتها

عبیداللہ ابن بریرہ سے نقل ہے:

توسط ہے حسین کے لئے بیعت لی جارہی ہے اور خط میں یزید سے مطالبہ کیا کہ اگر تھے کوفہ کی ضرورت ہے تو جلد از جلد نعمان ابنِ بشیر کو ہٹا کر کسی مضبوط مختص کو اس کی جگہ مقرر کر۔ یزید نے خط ملنے کے بعد سرجون سے مشورہ کیا تو اس نے کہا کہ اس مسئلہ میں اگر میں تہیں معاویہ کی رائے سے آگاہ کروں تو کیا تم اس نے کہا کہ اس مسئلہ میں اگر میں تہیں۔ "اس پر سرجون نے معاویہ کی تم اس پر سرجون نے معاویہ کی طرف سے کوفہ کے گئے عبیداللہ ابن زیاد کو کوفہ کا گور تر کرنے میں لکھا ہے کہ سرجون نے یزید کو عبیداللہ ابن زیاد کو کوفہ کا گور تر مقرر کرنے کا مشورہ اس لئے بھی دیا کہ عبیداللہ کی ماں مرجانہ عیسائی تھی۔ اس کے علاوہ دائرۃ المعارف (مادہ بنی اسید) کے صفحہ اے ۲ پر لکھا ہے کہ بعض عیسائی بھی معاویہ کے مشیروں میں شامل تھے۔

معاویہ کے معاشرتی اور اخلاقی جرائم:۔ قتل وغار تگری

معاویہ نے اپنے کارندے بسرابن ارطاۃ کو جو براسفاک اور شعق القلب شخص تھا۔ یمن بھیجا اور اس سے کما کہ "جمال بھی مختم علی کے شیعہ نظر آئیں انہیں قتل کر دینا۔" شام سے نگلتے وقت بسرابن ارطاۃ کو معاویہ نے تین ہزار افراد کالشکر دیا اور اس سے کما کہ:

" مینہ ہوتے ہوئے جاؤ 'جمال بھی لوگ ملیں انہیں قتل کرو' خوف زدہ کرو اور ان پریہ واضح کر دو کہ تنہیں کمیں بھی معاویہ

### معاویہ دوسگی بہنوں کے ساتھ بیک وقت نکاح جائز سمجھتا تھا

قرآن میں واضح علم ہے کہ "لا نجتمعوا بین الاختین۔"

یکن قرآن کے واضح علم کے خلاف معاویہ ایک ہی وقت میں دو بہنوں کے ساتھ نکاح جائز سجھتا تھا۔ چنانچہ این مظرفے قاسم بن محم سے نقل کیا ہے کہ:۔

"آیک فبیلہ نے معاویہ سے بوچھا کہ ایک مخص کے پاس دو کنیزیں بین اور دونوں سگی بہنیں ہیں۔ کیا دونوں کے ساتھ جمستری کی جا سی ہے ، اوروں کے ساتھ جمستری کی جا سکتی ہے ، اوروں سکی بہنیں ہیں۔ کیا دونوں کے ساتھ جمستری کی جا سکتی ہے ، اوروں سکی بہنیں ہیں۔ کیا دونوں کے ساتھ جمستری کی جا سکتی ہے ، اوروں سکی بہنیں ہیں۔ کیا دونوں کے ساتھ جمستری کی جا سکتی ہے ، اوروں سکی بہنیں ہیں۔ کیا دونوں سکتی ہے ، اوروں سکتی

# منبرول سے حضرت علی پر سب و شتم کرنا

المهجری میں معاویہ نے مغیرہ کو کوفہ کا گور نربنایا اور اس سے کما کہ "میں بہت ہے امور میں تم پر اعتاد کرتا ہوں لیکن چند باتوں کی تم کو تاکید کرنا ضروری میں اور ان کی خدمت کرنے میں کو تاہی نہ کرنا علی اور ان کے معبوں کو نکالنا اور ان کے اصحاب کی خدمت کرنا 'ان کے عیبوں کو نکالنا اور عثان کی تعریف کرتے رہنا۔"

مغیرہ سات سال سے زیادہ گور نر رہا۔ یہ وہ گور نر تھا جو دو سرے گور نردل کے مقابلہ میں اپنی نام نهاد امن بہندی کے لئے بہت معروف سمجھا جاتا تھا لیکن اس نام نهاد امن بہند گور نر نے علی کے غلاف اینے سب و شتم کے وطیرہ کو بھی نہیں چھوڑا۔ اس وقت حجر ابن عدی کی ذات تھی جو اس (مغیرہ) کے خلاف

"میں اور میراباپ معاویہ کے پاس گئے تواس نے ہمیں اپنے فرش پر بٹھایا۔ ہمارے لئے کھانا لایا اور پھر میرے باپ کو شراب پیش کی۔ میرے باپ نے کما کہ جس دن سے رسول اللہ ؓ نے شراب کو حرام قرار دیاہے میں نے بھی اسے ہاتھ نہیں لگایا۔ معاویہ نے کما کہ مجھے اپنے جوانی کے زمانہ سے اب تک تین چزیں بہت مرغوب رہی ہیں ۔ ایک شراب 'دوسرے دودھ اور تیسرے کوئی حسین چرہ جو میرادل بہلائے۔

(كتاب الغدير 'جلد ۱۰-ص ۱۷۹ نقل از مند احمد ابن حنبل 'جلد ۵-ص ۱۳۳۷

#### معادبير سود خورتها

معاويه سود كھا يا تھا۔ چنانچہ:۔

"ایک مرتبہ جب معاویہ نے ایک سونے کے ظرف یا سکہ کی فروخت پر سود کھایا تو ابو دردانے کما کہ پیغیر کی حدیث ہے کہ ان چیزوں پر سود کھانا جائز نہیں ہے۔ معاویہ نے کما کہ جھے اس میں کوئی اشکال نظر نہیں آیا۔ ابو دردا کہتا ہے کہ عجیب بات ہے کہ میں معاویہ سے حدیث رسول بیان کر آ ہوں اور وہ اس کے خلاف بین معاویہ سے حدیث رسول بیان کر آ ہوں اور وہ اس کے خلاف بین معاویہ سے حدیث رسول بیان کر آ ہوں اور وہ اس کے خلاف بین معاویہ سے اپنا فتوئی بیان کر آ ہے۔"

(كتاب الغدير جلد ١٠- ص ١٨٨ نقل از كتاب مالك ونسائي صحيح مسلم جلد ٥-ص ٢٧٧) ٣٣٠ سنن بيهقي 'جلد ٥- ص ٢٧٧) کی دعوت دی۔ حضرت مسلم ابن عقیل جب کوفہ پنچ تو اس نے حضرت مسلم کو کی بیعت کی لیکن جب عبیداللہ ابن زیاد کوفہ میں آیا تو اس نے حضرت مسلم کو چھوڑ کر عبیداللہ کا ساتھ دیا اور بعد میں امام حسین کے خلاف کوفہ سے جانے والے لشکر کا سردار بن کر امام سے جنگ کرنے کے لئے فکا۔ یہ مخض اس وقت کوفہ کا ایک بڑا سرمایہ دار تھا۔

## ۲\_ اشعث ابن قیس

یہ وہ مخص تھا جو جنگ صفین میں امیرالمومنین امام علی علیہ السلام کے ہم رکاب تھا۔ لیکن عین اس وقت کہ جب علی علیہ السلام کا اشکر فتح کے بہت قریب تھا اور معاویہ کے اشکر پر غلبہ پایا ہی چاہتا تھا اس نے حضرت علی کو تحکیم قبول کرنے پر مجبور کرکے جنگ کا پانسہ معاویہ کے حق میں بلیٹ دیا۔ یہ مخص ایک بردا جاگردار تھا۔

#### س<del>ا</del> عمرابن حریث

یہ زیاد ابن ابیہ کا نائب تھا۔ زیاد جب بھرہ جا آتھا تو اس کو اپنی جگہ چھوڑ جا آتھا تو اس کو اپنی جگہ چھوڑ جا آتھا۔ حضرت مسلم نے جب کوفہ میں دارالامارہ کا محاصرہ کیا تو اس شخص نے ایک علم باند کر کے اعلان کیا کہ حضرت مسلم کو چھوڑ کر جو مخص بھی اس پرچم کے نیچ آجائے گا وہ امان پائے گا۔ یمی مخص تھاجس نے حضرت مسلم کی کوششوں پر پانی چھیردیا۔ یہ بھی ایک جاگیردار تھا۔

کھڑے ہو کر برطا کہتے تھے کہ "تم خود لعن اور ندمت کے مستحق ہو-" اور یہ کمہ کرلوگوں کو خدا کی راہ میں قیام کرنے کی دعوت دیتے تھے اور کہتے تھے کہ:
"میں شمادت دیتا ہوں کہ جس ہتی کی تم ندمت اور عیب جوئی
کرتے ہو وہ فضیلت کی سزاوار ہے اور جس مخص کی تم تعریف
کرتے ہو وہ ندمت کامستحق ہے۔"

معاویہ نے زیاد ابنِ ابیہ کو تعلم دیا کہ حجر ابن عدی اور ان کے دوستوں کو شام مجموا دیا جائے۔ جب وہ شام پنچے تو ان کو شہید کر دیا۔

## معاویہ کے اقتصادی جرائم

سرمایه واری اور جاگیرداری نظام کا فروغ: -

اسلام نے ارتکاز دولت کو ندموم قرار دیا ہے۔ اسلام ایسے نظام کو مسترد کرتا ہے جہاں دولت چند ہاتھوں میں منجمد ہو جائے۔ پیغیبراکرم کی رحلت کے بعد آپ کی سنّت اور سیرت کے خلاف اموال اور بیت المال کی تقسیم میں رفتہ رفتہ انحراف شروع ہوا۔ یہاں تک کہ حضرت عثان کے دورِ خلافت میں کچھ لوگ سرمایہ دار اور جاگیرداروں کی صورت میں نمودار ہوئے پھر معاویہ کے دور میں تو یہ سرمایہ داری اور جاگیرداری نظام اپنے عروج پر پہنچ گیا۔ چنانچہ اس زمانہ کی چند سرمایہ دار شخصیتوں کاہم یہاں مخضرا ذکر کرتے ہیں:

## ا- شبعث بن ربيعي

شث ابن ربیعی ان افراد میں سے ہے جنہوں نے امام حسین کو کوف آنے

## اہلِ کوفیہ اور اہلِ مدینہ کیلئے اقتصادی مشکلات پیدا کرنا

کوفد اس وقت چند جاگرداروں کے ہاتھ میں تھا۔ لیکن کوفد کی اکثریت محروم اور مستفعف طبقہ پر مشمل تھی ۔۔۔ کوفد چو نکد فوجی مرکز تھا اس لئے یہاں کے عام ہاشندے فوجی تھے۔ یہ فوجی دو قتم کے تھے ایک وہ جو مستقل طور پر حکومت کے راش خوار تھے اور دو سرے وہ جو حالت جنگ میں اگر حکومت کی طرف ہے جنگ کرنے کے لئے نگلتے تھے تو انہیں حکومت ہے راش ملتا تھا جنگ میں اس تھا ور پر حکومت سے راش ملتا تھا جنگ میں کی حالت میں تو ان کے راش میں اضافہ کر دیا جاتا تھا اور جب حالت جنگ میں نمیں ہوتے تھے تو ان کا راش کم کر دیا جاتا تھا اور جب حالت جنگ میں نمیں ہوتے تھے تو ان کا راش کم کر دیا جاتا تھا اگر ان میں سے کوئی جنگ میں شریک نمیں ہوتا تھا تو ان کا راش بند کر دیا جاتا تھا۔

اں بات سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ جو لوگ حکومت کے راشن خوار شحے وہ کیوں کر حکومت کی مخالفت، میں کسی مستقل مزاجی اور استحکام کامظاہرہ کر سکتے تھے۔

معاویہ کا دور ملوکیت اور آمریت کا بدترین دور تھا اور جمال ملوکیت اور آمریت کا بدترین دور تھا اور جمال ملوکیت اور آمریت کا دور دورہ ہو دہال نہ کوئی اصول ہو تاہے اور نہ کوئی اقتصادی مسلک۔ معاویہ بیت المال کو اپنی ذاتی جاگیر سمجھتا تھا۔ اپنی حمایت کرنے والوں کو بے حساب مال و دولت سے نواز تا تھا اور اپنے مخالفین کو ان کے بنیادی حقوق تک سے محروم رکھتا تھا اور ان سے کمر شکن مالیات وصول کر تا تھا۔

شام معاویہ کے موئدین اور حامیوں کا مرکز تھاجب کہ مدینہ اور کوفہ اس کے معارضین اور مخالفین کے مراکز تھے' مدینہ سے اس کی دشنی کی وجہ یہ تھی

کہ مدینہ پیغیر اکرم کی ہجرت کا مرکز تھا۔ یہیں سے لوگ معاویہ کے آباء واجداد کے خلاف جنگ کرنے کے لئے نگلے تھے۔ دو سری وجہ یہ تھی کہ مدینہ میں پیغیر کے خلاف جنگ کرنے کے لئے نگلے تھے۔ اور ان میں سے بہت سے اصحاب و کے بوٹ بوٹ اکابر اصحاب رہتے تھے اور ان میں سے بہت سے اصحاب و آبعین خود کو معاویہ کے مقابلہ میں بہتر سجھتے تھے۔ اسی وجہ سے معاویہ نے اہلِ مدینہ کو ہمیشہ اقتصادی محروی میں مبتلا رکھا۔ اس کی واضح مثال یہ ہے کہ اس نے اہلِ مدینہ کو مجبور کیا کہ وہ اپنی الماک کو کم قیمت پر معاویہ کو فروخت کر دیں یمال تک اہلِ مدینہ اس حال کو پہنچ گئے کہ وہ اونٹ بھوڑا یا کوئی سواری تک نہیں ترید سکتے تھے۔

اس کے علاوہ معاویہ نے مدینہ میں اپنے گور نرکو ہدایت کی کہ وہ وہاں اشیاءِ خور دنی کی قیمتوں میں اضافہ کردے۔ چنانچہ یزید نے اپنے دورِ خلافت کے پہلے مرطے میں اہلِ مدینہ کے نام ایک پیغام بھیجا کہ اگر وہ (اہلِ مدینہ) اس کی بیعت کرلیں گے تو اس سال مدینہ میں گندم کی قیمت کم کر کے اس سطح پر لے بیعت کرلیں گے تو اس سال مدینہ میں گندم کی قیمت کم کر کے اس سطح پر لے آئی جائے گی جس قیمت پر گندم شام میں دستیاب ہے۔

معاویہ کے ظلم وستم کا دو سرابدف اور تختہ مشق ابلِ عراق تھے جنہیں اس نے معاقی بحران میں بہتلا کیا۔ اور اس کی وجہ یہ تھی کہ یہاں کی اہم شخصیات اہل بیت کی مانے والی تھیں اور یہاں بکثرت شیعہ آباد تھے جو معاویہ کے اصلی حریف اور رقیب تھے۔ اس کے علاوہ خوارج بھی عراق میں رہتے تھے اور وہ بھی معاویہ کے سخت مخالفین میں سے تھے۔ چو نکہ معاویہ کو عراق کے شیعوں اور خوارج سے تخت خطرہ تھا اس لئے وہ عراق کے لوگوں کو معاشی برحالی میں مبتلا خوارج سے سخت خطرہ تھا اس لئے وہ عراق کے لوگوں کو معاشی برحالی میں مبتلا رکھتا تھا۔ (خلاصہ از حیات امام حسین عبلہ ۲۔ ص ۱۲۲)

4+

41

ابن جبرنقل کرتے ہیں کہ \_\_\_

"ابنِ عباس نے عرفہ میں مجھ سے بوچھا کہ الوگوں کو کیا ہو گیا ہے
کہ وہ تلبیہ نہیں کہتے او میں نے جواب دیا کہ لوگ معاویہ سے
ڈرتے ہیں۔ یہ سنتے ہی ابنِ عباس خیمہ سے نکلے اور تلبیہ پڑھا۔"
(کتاب الغدیر جلد ۱۰۔ صفحہ ۲۰۵ نقل از کتاب سنن نسائی جلد ۵۔ صفحہ ۱۱۳ میں سعید صفحہ ۱۲۵۳ اور جہتی نے اپنے سنن میں جلد ۵۔ صفحہ ۱۱۳ میں سعید ابن جبیر سے نقل کیا)

★ معاویہ نے عیدین کے خطبہ کو نماز سے پہلے شروع کیا
 عیدین کی نماز خطبہ سے پہلے ہے اس کے بیان میں ابنِ عباس سے نقل ہے

"میں نے پیغیر کے ساتھ عید کی نماز پڑھی ہے۔ ابو بکر اور عمر کے دور میں بھی عید کی نماز خطبہ سے پہلے ہوتی تھی۔" محاضرات اوائل صفحہ میں لکھاہے کہ عید کے خطبہ کو نماز سے مقدم کرنے والا معاویہ ہے۔

(كتاب الغدير جلد ۱۰-ص ۲۱۱ نقل از زر قائى شرحِ موطه ابن مالك - جلد ۱-ص ۳۲۳)

عید کے خطبہ کو معاویہ نے نمازے پہلے اس لئے کیا تھا کہ ۔۔۔اس نے خطبہ میں امیرالمومنین امام علی علیہ السلام پر سب وشتم کرنے کی رسم جاری کی مقی اور لوگ چوں کہ خطبہ میں علی پر سب وشتم کو سننا گوارا نہیں کرتے تھے اس لئے عیدین کی نماز کے بعد اٹھ کر چلے جاتے تھے۔ لنذا معاویہ نے خطبہ کو

معاوبيه كادين ميں انحراف كرنا

\* نماز جمعہ برھ کے ون پڑھائی گئی

معاویہ کے بارے میں اہلِ شام کی اندھی اطاعت اس حد تک پہنچ چکی تھی کہ اس نے جنگِ صفین پر جاتے وقت نمازِ جمعہ بدھ کے دن پڑھائی۔ (کتاب الغدیر جلد ۱۰-ص ۱۹۲)

🖈 معاویہ نے قانونِ دیت میں ترمیم کی

ضحاک نے کتاب دیات میں صفحہ ۵۰ پر محمد بن اسحاق سے نقل کیا ہے کہ
''ہم نے زہری سے بوچھا کہ پیغیبر کے دور میں اگر کسی ذمی کو قتل
کر دیا جا تا تھا تو اس کی کیا دیت تھی 'تو اس نے جواب دیا کہ 'پیغیبر کے دور سے لے کر عثمان کے دور تک مقتول کے وارث کو ایک ہزار دینار دیت دی جاتی تھی۔ جب معاویہ کا دور آیا تو اس نے وارث کو پانچ سو دینار بیت المال میں جمع وارث کو پانچ سو دینار بیت المال میں جمع کئے۔''

★ معاویہ نے نماز میں مستحب تکبیروں کو ترک کیا
ابو ہریرہ نے نقل کیا ہے کہ
''دمستحب تکبیروں کو سب سے پہلے معاویہ نے ترک کیا۔''
(کتاب الغدیر جلد ۱۰-ع ۲۰۱ نقل از طبرانی از ابو ہریرہ)
 ★ معاویہ نے عرفہ کے دن تلبیہ کو ترک کیا

مرجیہ وہ گروہ ہے جو یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ ایمان کے ساتھ کوئی بھی گناہ ضرر نہیں بنچا سکتا جیساکہ کفرے ساتھ کوئی نیکی فائدہ نہیں دے سکتی۔ ضرر نہیں بنچا سکتا جیساکہ کفرے ساتھ کوئی نیکی فائدہ نہیں دے سخہ ۲۱۹) مفرد میں المحم الفرق الاسلامی - صفحہ ۲۱۹) مذہب مرجیہ حضرت علی کی شہادت کے بعد اور معاویہ کے خلیفہ بننے کے بعد وجود میں آیا۔

نظریہ مرجیہ خوارج کے نظریہ کی بالکل ضد ہے خوارج کا نظریہ ہیہ ہے کہ گناہ کرنے کے بعد مسلمان کافر ہو جاتا ہے جب کہ فرقہ مرجیہ کے نزدیک کوئی مسلمان اگر ایمان رکھتا ہے اور وہ کوئی گناہ کرے تواس کاوہ گناہ اسے کوئی نقصان نہیں پنچاسکتا اور اسے ایمان سے خارج نہیں کرتا۔

خوارج تحکیم قبول کرنے کی وجہ ہے حصرت علی کی امامت کو نہیں مانتے ہے۔ موارج سے مانتے ہی وہ معاویہ کو بھی نہیں مانتے ہے اور اس کے مخالف ہے۔ خوارج چوں کہ گناہ کو موجب کفر سمجھتے ہے لافدا معاویہ خوارج کے مقابلہ میں فد مہب مرجبہ کو وجود میں لایا تاکہ اپنے جرائم کے ارتکاب کے بعد وہ اپنی حکمرانی بھی باتی رکھ سکے اور اس کو مسلمانوں کے ذمرے میں بھی گنا جائے۔

معاویہ مرجیہ کو وجود میں لاکر دو فاکدے اٹھانا عابتا تھا۔ ایک تو اس کے ذریعہ وہ خوارج کے خلاف محاذ قائم کرنا عابتا تھا کہ جو معاویہ کے سخت دشمن سے دوسری طرف وہ شیعوں کے خلاف بھی محاذ قائم کرنا عابتا تھا جو اسے عاصب سمجھتے تھے۔اپنے ان دونوں حریفوں کے مقابلہ میں اپنے جرائم پر پردہ ؤالنے کے لئے اس نے ذہب مرجیہ کو فروغ دیا۔

نمازے پہلے کہنا شروع کیا۔

(تاریخ یعقوبی جلد ۲-ص ۲۲۳)

🖈 معاویه پنجیبراکرم کی معراج کامنکر تھا

معاویه منکرِ معراجِ پغیبرٌ تھااور اس کو خواب سمجھتا تھا۔

(زند گانی حضرت محمرٌ جلد ۱۰-ص ۲۷۸ تالیف (اکثر محمد حسین بیکل)

🖈 فرمان پغیبر کی مخالفت

پغیبرِ اکرم ننے فرمایا کہ "جو بچتہ پیدا ہو تاہے وہ اس کاہے جس کے بستر پر وہ مراہوا۔"

معاویہ نے زیاد ابنِ ابیہ کو جو تقیف کے غلام کے بستر پر پیدا ہوا تھا سنّتِ رسول کے خلاف اپنے باپ ابوسفیان سے منسوب کیا۔

🖈 احکام شریعه کی خلاف ورزی

اسلام میں ابریقم بہننا اور سونے جاندی کے برتوں کو استعال کرنا حرام ہے۔ معاویہ نے شریعت کے ظاف ابریقم پننے اور سونے اور چاندی کے برتوں کو استعال میں لانے کی ست جاری کی۔

🖈 عديث جعل كرف كاسلد

معادیہ نے ابو ہرریہ مسمرہ ابن جندب معمرو بن عاص مسفیرہ ابن شعبہ اور ا عردہ ابن زبیر کو جعلی عدید گھرنے بر مامور کیا۔

سعاوید مدیسبه سرجید اور نظریهٔ جبر کو وجود میں لایا
 سعاوید مدیسبه سرجید اور نظریهٔ جبر کا ظمار کرتا تھا۔
 انقلاب شیم شن الآناف شخ مهدی مثمن الدین نقل از این الی الحدید)

# یزید ابنِ معاویه

تاریخ کا بید کروہ چرہ 'ابوسفیان کا بو تا 'ہند جگر خوارہ کی یادگار تھا۔ یزید کی ماں "میسون" بجدل کلبی کی بیٹی تھی ۔اور شام کی معروف عورتوں میں شار ہوتی تھی 'معاویہ نے اس کو اپنی زوجیت میں لیا۔ یزید کا حمل ٹھرنے کے بعد اس عورت "میسون" کو معاویہ نے ایک شعریز ہے ہوئے سناجس میں معاویہ اور اس کے قصر کی تمام زیبائی و خوبصور تی و نیزشام کی آب و ہوا کی ذمت کی تھی ۔۔۔ اور اپنے دیمات کی جمونیزی 'وہاں کی آب و ہوا 'گلہ گوسفند میں رہنے والے اپنے بچازاد بھائی کی مرح سرائی تھی ۔۔۔ معاویہ نے یہ شعرین کر جنوں 'کو طلاق دے دی۔ وہ عالمہ اپنے گاؤں جلی گئی جمال یزید کی ولادت ہوئی ۔۔۔ ولادت کے بعد یزید کو ایک مسیحی عورت کے سپرد کیا گیا جو قبیلہ' موئی ۔۔۔ ولادت کے بعد یزید کو ایک مسیحی عورت کے سپرد کیا گیا جو قبیلہ' اس کے معمول میں سے تھے ۔ اس گندے اور فاسد خاندان میں یزید کی تربیت اس کے معمول میں سے تھے ۔ اس گندے اور فاسد خاندان میں یزید کی تربیت اور اس کی نشوونما ہوئی ۔۔۔۔ وہاں اس نے کتے سے کھیانا 'شراب خوری 'جوا' اور اس کی نشوونما ہوئی ۔۔۔۔ وہاں اس نے کتے سے کھیانا 'شراب خوری 'جوا' قبل و خونرین 'ڈاکے 'شعاوت 'خشونت اور تختی کی تربیت حاصل کی۔بندر سے قبل و خونرین 'ڈاکے 'شعاوت 'خشونت اور تختی کی تربیت حاصل کی۔بندر سے قبل و خونرین 'ڈاکے 'شعاوت 'خشونت اور تختی کی تربیت حاصل کی۔بندر سے قبل و خونرین 'ڈاکے 'شعاوت 'خشونت اور تحتی کی تربیت حاصل کی۔بندر سے قبل و خونرین 'ڈاکے 'شعاوت 'خشونت اور تحتی کی تربیت حاصل کی۔بندر سے قبل و خونرین 'ڈاکے 'شعاوت 'خشونت اور تحتی کی تربیت حاصل کی۔بندر سے قبل و خونرین 'ڈاکے 'شعاوت 'خشونت اور تحتی کی تربیت حاصل کی۔بندر سے قبل و خونرین 'ڈاکے 'شعاوت 'خشونت اور تحتی کی تربیت حاصل کی۔بندر سے تھی کی تربیت حاصل کی۔بندر سے تعریب خونرین 'ڈاکے 'شعاوت 'خشونت اور تحتیب کی تربیت حاصل کی۔بندر سے تعریب خونری 'خونری 'ڈاکے 'شعاوت کی تربیت حاصل کی۔بندر سے تعریب خونرین 'ڈاکے 'شعاوت کی تربیت حاصل کی۔ بندر سے تعریب خونرین کی تربیب کی تربیب کی تربیب کی کی تربیب کی تربیب کی تربیب کی کی تربیب کی تربیب کی تربیب کی تربیب کی کی تربیب کی کی تربیب کی کے تربیب کی تربیب کی

#### مذبهب جربير

اسی طرح معاویہ نے نظریہ جبری بھی ترویج کی ۔ نظریہ جبریہ یہ ہے کہ بندہ جو اعمال انجام دیتا ہے اس میں وہ خود مختار نہیں ہے۔ تمام اعمال خدا اپنے بندوں سے کرا تا ہے اور بندے مجبورِ محض ہیں۔ وہ جو بھی اعمال انجام دیتے ہیں وہ سب تقدیرِ اللی کے مطابق ہیں اور تقدیرِ اللی میں تغیرو تبدل نہیں ہو تا۔ چنانچہ معاویہ اپنی بداعمالیوں کے جواز میں نظریہ جبر کا اظہار کرتا تھا۔ اور اس کے علاوہ اپنی ناجائز اور ظالم حکومت کے جواز میں بھی چاہتا تھا کہ لوگ سے محصیں کہ یہ سب تقدیرِ اللی کے مطابق ہے جو ناقابلِ تغیرو تبدل ہے تاکہ امت اس کے خلاف قیام کرنے اور کوئی انقلاب لانے کو بے سود سمجھے۔

\_-\$---\$---

41/

کے ساتھ یقینی ہے۔

یزید ۱۳ جری میں حوارین میں مرااور اس کو دمثق میں دفن کیا گیا۔ اس نے چار بیٹے جھوڑے: معاویہ 'خالد 'ابو سفیان اور عبداللہ۔

(کتاب امام حیین تالیف عباس را مخی صفحه ۲۲) مسعودی ابنی کتاب تاریخ مسعودی (مروج الذہب) میں ککھتا ہے کہ:

یزید اس امت میں فرعون کی ماند ہے۔ یہ فرعون ہے بھی برتر ہے اور فرعون اس کے مقابلہ میں عادل تر ہے۔ یزید رقص کرتا تھا 'کئے 'بندر اور چیئے سے کھیٹا تھا اور شراب میں غرق رہتا تھا۔ قبلِ امام حسین 'کے بعد ایک دن شراب کی مجلس میں جب کہ اس کے پہلو میں ابن زیاد بیضا تھا 'یزید نے یہ شعر پڑھا: "مجھے شراب پلاؤ تاکہ میں سیراب ہو جاؤل اور میرے بعد ابن زیاد کو بلاؤ 'یہ میرے صاحب سروامانت ہیں۔ یہ میری آرزؤل کو پورا کرنے والے اور میرے دشمن سے لڑنے والے ہیں "۔ میمودی لکھتا ہے کہ اس کے دور میں فیق و فجور اس کے عمال پر چھائے ہوئے تھے 'اس کے دور میں مقال مردینہ میں کھٹم گھلا غنا ہو تھا 'لوگ فیق و فجور اور لوثو لعب میں مشغول رہتے تھے اور میں غلنے شراب پینے گئے تھے ''۔

(مروح الذهب جلد سوم صفحه نمبر٧٤٧)

کھیلناس کا انتہائی پیندیدہ مشغلہ تھا۔

یزید ایک بندر رکھتا تھا جس کا نام اس نے ابو قیس رکھا تھا اور کہتا تھا یہ بنی
اسرائیل کا ایک شیخ ہے جو بندر کی شکل میں منح ہوا تھا ۔۔ بزید اس بندر کو نبیذ
پلا آ اور پھراس کی عجیب عجیب حرکات پر خوش ہو آ اور ہنتا تھا ۔ مورخ ابنِ
کشر لکھتے ہیں کہ بزید اس بندر کو ابریشم کا لباس اور سونے کی بنی ہوئی ٹوپی بہنا تا
تھا ۔۔۔ جس دن یہ بندر مرائیزید بہت ہی رنجیدہ ہوا۔ اس نے حکم دیا کہ اس کو
کفن پہنائیں اور اس کی تدفین کریں ۔۔ اور اہلِ شام سے کہا کہ اس بندر کی
موت کاسوگ منائیں۔

یزید اپ خاندان میں سب سے زیادہ دشنی اور تعصّب اہل بیتِ اطمار اسے رکھتا تھا۔ اگرچہ اہل بیت کی دشنی اس کو خاندانی ورثے میں ملی تھی لیکن ذاتی طور پر اس کی دشنی کچھ اس سے بھی زیادہ تھی ۔۔۔ بزید اپنی دشنی 'بغُض وعناد اور عداوت کو اپ باپ کی طرح پوشیدہ نہیں رکھ سکتا تھا بلکہ کھلم کھلا فخریہ اس کا اظہار کرتا تھا ۔۔ ایک دن اتفاق یہ ہوا کہ جس مجلس میں امام حسن تشریف فرما تھے اس میں بزید موجود تھا۔ بزید نے جناب امام حسن سے کھل کر کھا کہ میں آپ سے دشنی رکھتا ہوں تو امام نے جواب دیا: "تم صبح کہتے ہو 'میں جانتا ہوں کہ تم بھی سے دشنی رکھتے ہو 'کیو نکہ شیطان تمھارے باپ کے ساتھ جانتا ہوں کہ تم بھی کے انعقاد میں شریک ہوا۔" پھر امام نے اس آیت کی تلاوت نہمارے نطفے کے انعقاد میں شریک ہوا۔" پھر امام نے اس آیت کی تلاوت فرمائی:

"شَارِ كُهُمْ فِي الْأَمُوالِ وَالْأَوْلادِ" ( جَمْ عَي الْمَا مُوالِ وَالْأَوْلادِ" ( جَمْ الله عَمْ الله عَمْ

MY9

میں اپنی موت مرا۔

(مروج الذهب صفحه نمبر٦٥ " تاريخ يعقوبي - جلد دوم صفحه ٢١٤٩)

يزيد كى ولى عهدى

یزید کی ولی عمدی کے بارے میں دینی و اجتماعی شخصیات کی آراء

ا عبدالله ابن عمر

معاویہ نے جب اصحابِ رسول اور تابعین اور دیگر شخصیات کے سامنے پزید کی ولی عمدی کا اعلان کیاتو عبداللہ ابن عمرنے کہا:

"حمد و ستائش الله کے لئے ہے کہ اس نے ہمیں اپی اور اپ بی کی امّت بینے کا شرف بخشا۔ معاویہ! یہ خلافت نہ حکومتِ حرقلی ہے اور نہ یہ قیصری و کسراوی ہے جہاں یہ وراشت میں جاتی ہے اور باپ کے بعد بیٹا وارث بنتا ہے۔ اگر ایسا ہو تا تو میں اپ باپ کے بعد خلیفہ بنتا۔ خدا کی قتم میرے باپ (عمر) نے جن چھ آدمیوں کو خلافت کے لئے نامزد کیا ان میں مجھے نہیں رکھا۔ خلافت قریش میں ان لوگوں کے لئے ہے جو اس منصب کے اہل ہوں اور مسلمان ان سے میں ان لوگوں کے لئے ہے جو اس منصب کے اہل ہوں اور مسلمان ان سے معاویہ کے بزید کی ولی عمدی کے اعلان پر عبداللہ ابن عمر نے کہا:
معاویہ کے بزید کی ولی عمدی کے اعلان پر عبداللہ ابن عمر نے کہا:
معاویہ کے بزید کی ولی عمدی کے اعلان پر عبداللہ ابن عمر نے کہا:
معاویہ کے بزید کی ولی عمدی کے اعلان پر عبداللہ ابن عمر نے کہا:
معاویہ کے بزید کی ولی عمدی کے اعلان پر عبداللہ ابن عمر نے کہا:
معاویہ نے بزید کی ولی عمدی کے اعلان پر عبداللہ ابن عمر نے کہا:
ہے اور علانیہ فتی کرتا ہے ۔ خدا کے سامنے ہمارا کیا عذر ہو گا۔ "

حسن بقری نے کماہے کہ

اس امت کو دو انسانوں نے فاسد کیا ہے۔ ایک عمروابن عاص جس نے جنگ مفین میں مسلم تحکیم پیدا کیا ۔۔۔دوسرا مغیرہ ابن شعبہ جس نے معاویہ کو برید کی ولی عمدی کا مشورہ دیا۔ وہ لکھتا ہے: "مغیرہ ابن شعبہ نے معاویہ کو برید کی ولی عمدی کا مشورہ دینے کے بعد باہر نکل کر کما: "میں نے معاویہ کا پاؤں ایے گڑے میں ڈالا ہے جس سے وہ قیامت تک نہیں نکل سکے گا۔"

(كتاب نهفت الحسين مسفحه ۱۱۱۷)

حسن بفنزي لکھتے ہیں

معاویہ کے چار جرائم اتنے تکلین ہیں کہ ان میں سے ایک جرم ہی اس کی ہلاکت کے لئے کانی ہے ان جرائم میں سے ایک برا جرم اس کی ہلاکت کے لئے کانی ہے ان جرائم میں سے ایک برا جرم اپنے بعد اپنے بیٹے کو اپنا جائٹین بنانا ہے جبکہ وہ شرابی تھا 'حالتِ سکرمیں رہا کر تا تھا 'ریشی (ابریشم) لباس پنتا تھا 'بیشہ گانا گابا تھا۔

(الولايت والامامت ص ٣٣٦)

(تاریخ طبری جلد چهارم صفحه ۲۴۲)

جس وقت معاویہ مرایزید موجود نہ تھا 'وہ حوارین میں تھا 'اس کو معاویہ کی بیاری کے وقت پیغام بھیجا گیا۔ لیکن وہ معاویہ کے مرنے کے بعد پنچا۔ معاویہ کی نمازِ جنازہ ضحاک ابن قیس فہری نے پڑھائی۔ یزید بعد میں پنچا اور آگر معاویہ کی قبر برنماز پڑھی۔

یزید کی خلافت تین سال آٹھ ماہ رہی وہ کا صفر ۶۴ ہجری کو ۳۳ سال کی عمر

(تاريخ يعقولي جلد روم صفحه نمبر٢٢٨)

اساسا

#### ۳- مغیره این شعبی<sub>ه</sub>

اگرچہ یزید کی ولی عمدی کی سوچ معاویہ کے زئن میں ڈالنے والا خود مغیرة ابن شعبہ تھالیکن جب معاویہ کو یہ فکر دینے کے بعد وہ کوفہ پنچاتو اس نے کوفہ والوں سے کہا:

"میں نے معاویہ کے پاؤں کو ایسے گڑہے میں ڈالا ہے جو بہت ہی گراہے جس سے اب وہ قیامت تک باہر نہیں نکل سکے گا۔ معاویہ کا یہ فعل امت پر بہت گراں گزرے گااور امّت میں ہیشہ کے لئے شگاف پڑ جائے گا۔"

(حیاتِ امام حسین علد دوم صفحہ نمبرا۱۹)

#### ۵- زیاد ابن ابیه

معاویہ نے زیاد ابن ابیہ کو ایک خط میں ہدایت کی کہ دہ اوگوں سے بزید کی بیعت لے۔جب یہ خط زیاد کو ملا تو اس نے اپنے فلام کو بلا کر کما کہ:

"الی باتوں کے راز کے لئے تم کو امین بنا تا ہوں جو کسی خفیہ تحریر میں بھی ہنیں لائی جا سکتیں ۔تم معاویہ کے پاس جا کر میری طرف سے اس سے کہو کہ اے امیرالمومنین آپ کا خط مجھے ملا ۔ میں اس کے مضمون سے آگاہ ہوا 'لوگ ہم کو کیا کہیں گے اگر ہم ان کو بزید کی بیعت کی دعوت دیں ہے۔ بزید کتوں اور بم کو کیا کہیں گے اگر ہم ان کو بزید کی بیعت کی دعوت دیں ہے۔ بزید کتوں اور بندر سے کھیلا ہے 'ابریشم پنتا ہے 'شراب کا عادی ہو چکا ہے اور دف اور ڈھول بندر سے کھیلا ہے 'ابریشم پنتا ہے 'شراب کا عادی ہو چکا ہے اور دف اور ڈھول میں مست صبح سے شام گزار تا ہے۔ جبکہ لوگوں کے در میان حسین ابن علی 'عیر اللہ ابن عمر موجود ہیں ۔۔۔لیکن آگر عبداللہ ابن عمر موجود ہیں ۔۔۔لیکن آگر

تم میں چاہتے ہو کہ بزید خلیفہ بنے تو پہلے بزید کو حکم دے دو کہ وہ ایک دو سال اپنا

سوسو

# ۲ – مروان ابن هکم

مروان بنی امیہ کے خاندان کے بزرگوں میں سے تھا۔ جب معاویہ نے بزید کی ولی عمدی کا اعلان کیا تو اس کو غصہ آیا اور اس نے معاویہ سے کہا:

"اے فرزندِ الی سفیان! انصاف کر۔ افسوس ہے تو نے این ایسے بچ کو امیر بنایا جبکہ تیری قوم میں تجھ جیسے افراد موجود ہیں۔ تو اپنے جیسی ہم پلہ شخصیات کے ساتھ دشمنی کر کے گناہ کا مرتکب ہوا۔"

معاویہ نے اس سے بزید کے بعد اس کی ولی عمدی کا وعدہ کرکے اسے مدینہ بھیجا اور پھر اسے والی کے منصب سے معزول کردیا۔

الديب جلد سوم صفحه ٣٨ - حيات إمام حسين عبلد دوم صفحه ٢١٣ نقل از (مروج الذبب جلد سوم صفحه ١٢٨)

#### سسعيد ابن عثمان ابن عفان

جب معاویہ نے برید کی ولی عمدی کا اعلان کیا تو سعید ابن عثمان اس کے پاس گیا اور غصتہ کی حالت میں معاویہ سے کہا: تم نے کس وجہ سے اپنے بیٹے کی ولی عمدی کا اعلان کیا ہے جبکہ میرا باپ اس کے باپ سے بہتر ہے۔ میری مال اس کی مال سے بہتر ہوں۔ جاری وجہ سے تو اس کی مال سے بہتر ہوں۔ جاری وجہ سے تو اس مقام پر بہنچا ،ہم نے تجھے اس منصب سے معزول نہیں کیا تھا۔

~~~

"خدا کا عصیان کرے کی مخلوق کی اطاعت نہیں کی جاسکتی -یزید نے مارے دین کو خراب کیاہے "۔

(تاریخ یعقوبی ج دوم ص نمبر۲۲۹)

### ۸ احنف ابن قیس

احنف ابن قیس رکیسِ عراق سے جب معاویہ نے بزید کی ولی عمدی کے بارے میں کہا کہ تم بھی اپنی رائے کا اظهار کرو تو اس نے کہا: "اگر پچ بولوں تو تم سے ڈرہے۔" معاویہ سے احدث نے کہا:

"اے امیرالمومنین! جان لو 'خلافت کس کے سپرد کر رہے ہو۔ دیکھو '
دھوکے میں مت آؤکیونکہ جو تہیں ایسے مشورے دیتاہے وہ اپنی عاقبت پر نظر
نہیں رکھتا ہے للذا اس امتِ مسلمہ پر رحم کرد۔ آگاہ ہو جاؤکہ اہل ججاز واہلِ
عراق ہرگز اس فیصلے پر راضی نہیں ہوں گے اور تمحاری بات کوئی نہیں مانے گا
جب تک حسن ڈندہ ہیں۔"

(كتاب حيات إمام حسين صفحه نمبر٢٠٢)

---<del>\*</del>---

معاویہ نے اپنی موت سے پہلے بزید سے کما کہ باغیوں کے ضمن میں ایک دن الیا ہو گا جبکہ الل مدینہ تمارے خلاف کھڑے ہوں گے تو ایسے میں تم مدینہ کومسلم ابن عقبہ (جنرل) کے سپرد کرناوہ ہمارانفیحت یافتہ مخص ہے ۔۔۔۔ جب بزید کے سامنے وہ دن آیا کہ الل مدینہ نے اس کے والی محمد ابنِ عثمان

کردار درست کرے باکہ ہم اس کی بیعت کے لئے لوگوں کو دعوت دے سیس " (حیات امام حسین ج دوم ص نمبر ۲۳ ، نقل از تاریخ بعقوبی ج دوم ص نمبر ۱۹۴۷)

#### ۲ – معاویه پدریزید

جب بزید کی برائیاں اور غلط حرکات منظرِعام بر آگئیں تو خود معاویہ نے اس
کو بلا کر نصیحت کی کوشش کی اور اس سے کہا کہ شہوات و خواہشات نفسانی کو
پوشیدہ رکھے اور یہ حرکات چھپا کر کرے ناکہ لوگوں کی نظروں میں نہ آئے۔
بزید کی ولی عمدی کے اپنے فیصلے کے بارے میں معاویہ کمتا ہے "اگر میری خواہشات نفسانی بزید کو ولی عمد بنانے میں نہ ہو تیں تو شاید میں ہدایت پا آ۔
خواہشات نفسانی بزید کو ولی عمد بنانے میں نہ ہو تیں تو شاید میں ہدایت پا آ۔
(حیات امام حسین جو دوم می نمبرے ۱۲)

#### ے۔ عبداللہ ابن زبی<u>ر</u>

عبدالله ابن زبیرنے کما:

"معاویہ خدا سے ڈر۔ اپنے نفس کے ساتھ انصاف کر۔ یہ عبداللہ ابن عباس ابنِ عم رسول عبداللہ ابن جعفرذی البخاصین ہیں میں خود عبداللہ ابن زیرابنِ عم رسول ہوں اور حضرت علی کے دو بیٹے حسن وحسین ہیں متم جانتے ہوکہ یہ کون ہیں ؟ان کی کیاشان ہے ۔۔۔ تو خود ہمارے اور اپنے درمیان فیصلہ کے ...

(حيات ام حسين ج دوم ص نبر٢٠١)

عبدالله ابن زبیر کتے ہیں:

## یزید کے جرائم

علامه مبت الدين شرستاني اي نفيس كتاب نهفت المام حسين ميس لكهة ہیں: ''بزید ہمیشہ حسین و جمیل جوان لڑ کیوں کی تلاش میں رہا کر تا تھا۔ اس کو خبر دی گئی کہ مدینہ میں ایک الی خاتون موجود ہے جو اپنے حسن و جمال میں مثال نہیں رکھتی۔ اس کا نام ارینب ہے 'وہ اسحاق قریثی کی دخترہے 'ارینب عبداللہ ابن سلام کے عقد میں تھی۔ بزید سوچ میں تھا کہ کس طرح ان میال بیوی کے درميان جدائي والي جائے۔ اس سوچ ميں جب وہ خود کسي نتيجہ ير نہ پہنچ سکا تو اس نے اپنے باپ معاویہ کو یہ خبر پہنچائی اور معاویہ سے کما کہ اگر میری یہ خواہش بوری نہ ہوئی تومیں ہلاک ہو جاؤں گا۔ معاویہ اگرچہ مشکل سے مشکل کام اپنے کرو فریب سے حل کرنے میں مہارت رکھتا تھا 'لیکن اس سلسلہ میں اس کو رسوائی نصیب ہوئی۔ معاویہ نے ایک نایاک وھوکہ کا جال مرتب کیا اور وچ سمجھ کراس نے عبداللہ ابنِ سلام (اس عورت کے شوہر) کو شام بلایا 'اس ہے بے انتام مبت اور تمروّت کا اظہار کیا اور اس کی اس قدر خاطرومدارات کی کہ اس کے دل ووماغ پر چھاگیااور معاویہ نے اس کے دل میں یہ بات ڈال دی کہ اسے اپنا دامار بنانا چاہتا ہے۔ پھراس سے کما کہ میری خواہش ہے کہ تو امیر وقت کالینی میرا والو بنے عبداللہ ابن سلام کو خلیفہ وقت کے واماو بننے کے جنون نے اندھا بسرہ بنا دیا۔ آتشِ عشق فروزاں ہو گئی اور وہ بار بار معاویہ سے اس وعدہ کے ایفا کے سلسلہ میں یاد دہانی کرتا رہا۔ جب اس سلسلہ میں اس کا اصرار بوھاتو معاویہ نے عبداللہ ابن سلام سے کماکہ میری بین کہتی ہے کہ میں

و مروان ابن تعلم اور دیگر بنی امته کے مجرموں کو مدینہ سے نکالا تویزید نے اپنے باپ کی وصیت پر عمل کرتے ہوئے ،مسلم ابن عقبہ کو جزل بنایا جے مور خین نے مسرف ابن عقبہ کالقب دیا ہے 'مدینہ کو اس کے سپردکیا اور اس نے وہاں جو جرائم اور مظالم کئے 'وہ یہ ہیں:

- اس نے اصحاب نبی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم میں ہے دیے مقدر شخصیات
   کوشہید کیا 'بقول ابنِ قتیہ اس کے بعد کوئی بدری باقی نہیں رہ گیا۔
- وس ہزار دو سرے لوگوں کو قتل کیا جو کہ بچوں اور عور توں کے قتل کے علاوہ تھا۔
- مات سو افراد جوکہ مهاجرین وانسار میں سے تھے ان کو قتل کیا جیساکہ
   کتاب بدایہ و نہایہ میں زہری سے نقل ہوا ہے۔
  - 🕳 مدینه کی تاراجی کی اورابلِ ثروت کولوٹالیا۔
- ← ہزاروں بے آسرا اڑکیوں کی بکارت ضائع کی گئی ،جس کے نتیجہ میں غیرشادی شدہ عورتیں حاملہ ہوئیں۔
- → مسلمانوں کی جان 'مال عزت وخون سے اس طرح کھیلا گیا گویا یہ سب
   بزید کی ذاتی ملکیت ہیں۔

(دروس من ثورة الحسين عص نمبر٢٣٢)

- 🔾 مکه کو منجنیق سے جلایا۔
- جس مدینہ کو پیغیبڑنے طیبہ کما تھا یزید کے جزل نے خبیثہ کمہ کر پکارا۔
  یہ سارے جرائم یزید کے اس فوجی جزل (مسلم ابن عقبہ )نے کئے جس کو مدینہ سپرد کرنے کی معادیہ نے بزید کو وصیت کی تھی۔

اور اپنے ساتھی یا غلام سے مشورہ کیا۔ واپس آگر معاویہ سے کما کہ ہند میری طرف سے مطلقہ ہے۔

(مقلِّ خوارزی ج ایس ۱۵ فیصل سابع )

#### عبدالله ابن حنظله صحابي رسول

"خدا کی قتم ہم نے اس وقت تک یزید کی حکومت کے خلاف خروج نہیں کیا جب تک ہمارے لئے خطرہ لاحق نہیں ہو گیا کہ کہیں خدا ہمیں آسان سے پھر کی بارش کرکے سنگیار نہ کروے۔

یزید اپنی مال 'بهنول اور بیٹیول سے شادی کر تاہے ' علانیہ شراب پیتا ہے ' نماز نہیں پڑھتا 'اگر میرے ساتھ کوئی بھی نہ ہو تب بھی میں تنااس کی مخالفت کرول گا۔"

(معارفِ اسلامیه صفحه ایم نقل از تالیفِ ابن عساکر جلد ک) --- کم --- کم --- ارینب کی موجودگی میں عبداللہ بن سلام کی زوجیت میں نہیں جا سکتی عبداللہ ابنِ سلام نے میہ سلحہ اور نیک ابنِ سلام نے میہ سن کر خلیفہ کا داماد بننے کے شوق میں اپنی مومنہ 'صالحہ اور نیک زوجہ کو طلاق دے دی تاکہ خلیفۂ وقت (امیر معاویہ) کا داماد بنے۔

ارینب کی عدت کا زمانہ ختم ہونے کے بعد معاویہ نے ابو ہریرہ کو مدینہ بھیجا
کہ وہ اسے بزید کی زوجیت پر راضی کرے۔ لیکن آرین سے ملنے سے پہلے
ابو ہریرہ حضرت امام حسین سے ملا۔ امام نے اس کے مدینہ آنے کا سبب
وریافت کیا تو ابو ہریرہ نے کما کہ میں ارینب کے پاس بزید کی شادی کا پیغام لیکر آیا
ہوں۔ تو امام حسین نے اس سے کما کہ ارینب تک میرا بھی پیغام بہنچادیں۔

جب ابو ہررہ نے اریب کے پاس بزید کی خواستگاری کے ساتھ امام حسین اللہ کا پیغام بھی پہنچایا تو اس زنِ مومنہ و صالحہ نے رشتہ مآلِ رسول کو رشتہ مآلِ ابی سفیان پر ترجیح دی اور امام حسین کی محبت کو اپنے دل میں رکھ کر ابوسفیان کے غدار 'فاسق' فاجر اور سفاک بوتے کی امیدوں پر بھیشہ کے لئے پانی پھیردیا۔

(ہفتِ الم حین سید ہبت الدین شرستانی صغحہ ۱۳۹)

ایک دن معاویہ نے بزید سے کما کہ کیا کوئی الی لذت دنیا باقی رہ گئی ہے کہ
تم اس تک نہ بنچ ہو۔ تو بزید نے کما ہاں۔ ام ابیہ ہند بنت سہیل ابن عامر کا میں
نے رشتہ مانگا اور عبد اللہ ابن عامر کریز نے بھی اس کا رشتہ مانگا تو اس کو رشتہ دیا
گیا جھے کو شہیں دیا۔ معاویہ نے فوراً عبد اللہ ابن عامر کریز کو جو کہ بھرہ میں اس کا
والی تھا بلایا جب وہ اس کے پاس پہنچا تو اس سے کما کہ ولی عمد مسلمین بزید کے
لئے ہند سے دست بردار ہو جاؤ۔ اس نے کما میں ایسا نہیں کروں گا۔ معاویہ نے
کما کہ اگر نہیں کرو گے تو بھرہ سے تہیں ہٹادوں گا عبد اللہ ابن عامر ہا ہم آگیا

444

244

بھیجی ہے۔ جناب عائشہ نے کہا: "بغیبر نے تممارے باپ اور دادا کو شجرِ ملعونہ قرار دیا ہے۔"

ایک دن بغیرے فرمایا:

"میں نے خواب میں دیکھا ہے کہ میرے منبر پر بندر چڑھے ہیں۔"

(مقاتلِ امتوی صفحه ۲۲ نقل از البدایه والنهایه ص ۴۴۳ نقل از متدرک ِ حاکم ج نمبر م ص ۲۷۹)

پیغیر نے فرمایا: " یہ دزغ ابن دزغ (چھکلی) ہے"

پیغیرِ اکرم نے فرمایا:

"جب آلِ مروان کی نسل تمیں عدد پر پہنچ گی تو وہ اللہ کے مال کو اپنے درمیان بانے گی اور زمین پر فساد برپاکر کی "۔

بغمراكرم نے پر فرمایا:

"يه مروان چارجابرول كاباب بـ."

حضور نے فرمایا:

''میں نے خواب میں بنی تُکُم کو اپنے منبر پر بندر کی طرح اچھلتے ویکھا۔'' دیکھا۔''

حضرت علی نے مروان سے فرمایا:

"افسوس ہے تمہارے لئے اور اس امت ِ محراکے لئے جبکہ تم اور تمہارے گھرکے بیجے جوان ہوجائیں گے۔"

(ابن الى الحديدج٢-ص٢٥٥)

مروان بن الحکم ————

موان بن علم بن الى العاص بن اميه بن عبد شمس بن عبد مناف ،حضرت عثان بن عفان كا چپازاد بھائى تھا۔ اس كى ماں كا نام آمنہ بنت علقمہ بن صفوان بن امتيه الكتانی تھا۔

کنیت اباعبداللہ ہے۔ سنہ ابھری میں مکہ یا بعض روایات کے مطابق طائف میں پیدا ہوا۔ اس نے فِح کہ کے موقع پر اسلام قبولی کیا۔ پیغبراکرم کی رصلت کے وقت اس کی عمر آٹھ سال تھی۔ اس کا باب تھم بن ابی العاص اکابرینِ قریش کے سامنے حضور کا تمسخر اڑا تا تھا اور پیغبر کی نقل و حرکت اور انداز گفتگو کی نقل اتار تا تھا۔ تھم ابن ابی العاص اسلام قبول کرنے کے بعد بھی انداز گفتگو کی نقل اتار تا تھا۔ تھم ابن ابی العاص اسلام قبول کرنے کے بعد بھی پیغبر کے خلاف جاسوی کرتا تھا اور حضور کو اذبت بہنچا تا تھا۔ ایک دن تھم پیغبر کے خلاف جاسوی کرتا تھا اور حضور کو اذبت بہنچا تا تھا۔ ایک دن تھم پیغبر کے باس آیا اور اندر آنے کی اجازت جابی۔ پیغبر نے فرمایا اس کو اذن دیدو 'خدا ان پر لعنت کرے جو اس کے صلب سے نگلنے والے ہیں سوائے مومنین کے۔ ان پر لعنت کرے جو اس کے صلب سے نگلنے والے ہیں سوائے مومنین کے۔ (الغدیر ج نمبر ۸ ص ۲۳۲)

جناب عائشہ سے مروی ہے کہ پیغیر نے مروان اور اس کے باپ پر لعنت

MMI

جو چيزيں تقيس وه يول ہيں:

ا-- خمسِ افريقه جو پانچ لا كه در بم بنتے تھے۔

۲-- ایک ہزار پچاس اوقیہ سونایا جاندی۔

س ایک لاکھ در ہم۔

م -- پورا فدک جس کی مالیت کا اندازہ یوں لگایا جا سکتا ہے کہ معاویہ نے اپنے دور میں فدک کی آمدنی کو تین اشخاص یعنی بزید ' سعید ابن العاص اور مروان ابن تھم میں تقسیم کیا۔

(حيات الم حسين جاس ٢١٧)

حضرت عثمان کے پاس مصراور عراق سے سات سوسے زائد افراد اپنی اپنی شکایات لے کر مدینہ آئے۔ مصر سے آنے والے وفد نے وہاں کے گور نر ابن ابن سرج کی شکایات کیں۔

حضرت علی اور دیگر اکابرین اصحاب نے شکایات کرنے والوں اور حضرت علی ان کے درمیان طویل گفتگو کے بعد مصالحت کرانے کی کوشش کی۔ بعد میں اس نتیجہ پر پہنچ کہ ابن ابی سرج کو گور نری سے ہٹاکر مجمر ابن ابی بکرکواس کی جگہ مامور کیا جائے۔ حضرت عثمان سے حکم نامہ پر دخط لے کر مصر کاوفد مجمد ابن ابی بکرکے ہمراہ مقر کی طرف روانہ ہوگیا۔ مدینہ سے نین دن کی مسافت طے کرنے بحر ماہ مقر کی طرف روانہ ہوگیا۔ مدینہ سے نین دن کی مسافت طے کرنے بعد راہ میں انہوں نے ایک محض کو مصر کی طرف جاتے ہوئے مشکوک پایا۔ اس سے معلومات اور تفتیش پر اس کے قبضے سے ایک خط طا جس پر حضرت عثمان کی مہر گئی ہوئی تھی۔ اس خط میں ابن ابی سرج کو لکھا تھا کہ اگر مجمد ابن ابی عثمان کی مہر گئی ہوئی تھی۔ اس خط میں ابن ابی سرج کو لکھا تھا کہ اگر مجمد ابن ابی عرب کر تمارے باس ہمارا خط لے کر آئے تو خط کو پھاڑ دو اور مجمد کو کئی بمانے سے کمر تمارے باس ہمارا خط لے کر آئے تو خط کو پھاڑ دو اور مجمد کو کئی بمانے سے

اسلام لانے سے قبل اور اسلام لانے کے بعد بھی پیفیر کو اذبت پہنچانے اور حضور کے خلاف جاسوی کرنے کے سبب پیغیر نے مروان اور اس کے باپ حکم کو مدینہ سے طائف کی طرف شریدر کیا۔ (ابنِ الی الحدید ٢٢-ص ٢٣٣) پیغیر کی رحلت کے بعد حضرت عثان نے حضرت ابوبکر اور عمر سے درخواست کی کہ مروان اور اس کے باپ کو واپس مدینہ بلایا جائے۔ تو ان دونوں خلفاء نے عثان کی اس درخواست کو یہ کمہ کر مسترد کر دیا کہ جس کو پیغیر نے مدینہ بدرکیا ہم اس کو کیسے واپس لا کیں۔

حضرت عثان فلیفہ بے تو ان دونوں کو طاکف سے مدینہ بلایا۔ جب یہ لوگ مدینہ بنچ تو ان کے کپڑے چھٹے ہوئے تھے۔ یہ ختم طال تھے اور چروں سے فقروفاقہ کے آثار نمایاں تھے۔ حضرت عثان نے بیغیر کے اس پرانے دسمن کو جمے حضور دیکھنا لیند نہیں کرتے تھے 'مدینہ میں بلانے پر ہی اکتفا نہیں کیا بلکہ مسلمانوں کی رگ حیات لینی اقتصادی تقدیر کو بھی انہی کے سپرد کیا۔ ان کو صد قات جمع کرنے پر مامور کیا۔ حضرت عثان کے اس اقدام سے مسلمان دو لحاظ سے ناراض ہو گئے۔

اوّل تو جس شخص کو پیغیبر نے مدینہ بدر کیا ہو اور دونوں خلیفہ
 واپس لانے کے لئے راضی نہ ہوئے ہوں اسے حضرت عثان نے
 واپس بلایا۔

وقم مردان بن حكم كو جو دشمن رسول الله تفااسلاى خلافت كے
 اہم منصب اور بیت المال كے تمام افتیارات دے ديۓ كہ وہ جس طرح اور جمال چاہے خرچ كر سكا تھا۔ اس دقت اس كے آمدن میں

طائف 'مکه اور مهینه کاوالی بنادیا۔

(مقاتلِ امتوی ص ۱۷۱)

(مقاتلِ امتوی ص ۱۷۱)

(مقاتلِ امتوی ص ۱۷۱)

معید ابن العاص کو گور نرینایا گیا۔ لیکن جب تک وہ مدینہ میں گور نری پر رہااس

نے حضرت علی پر سب کرنا نہیں چھوڑا یہاں تک کہ وہ عید کا خطبہ نمازے پہلے

دیا کر تا تھا۔ چو نکہ لوگ حضرت علی کے خلاف سب و شتم پند نہیں کرتے تھے

اس لئے وہ نماز کے فور ابعد فرار ہو جاتا تھا اور اس لئے خطبہ نمازے پہلے دیا کرتا

معاویہ اپنے بعد خلافت کے لئے یزید کی ولی عمدی کے اعلان کی راہ میں جن افراد کو رکاوٹ سمجھتا تھا ان میں سے ایک حضرت امام حسن ہے کیو نکہ صلح میں لکھی ہوئی ایک شرط یہ بھی تھی کہ معاویہ کے بعد خلافت امام حسن اکو واپس ملے گی۔ چنانچہ اس ولی عمدی کے اعلان کے لئے ومشق میں ایک خفیہ اجماع میں اس مسلہ کو پیش کیا گیاتو احنف ابن قیس نے صلح کی اس شق کو بنیاد بناتے ہوئے اس مسلہ کو پیش کیا گیاتو احنف ابن قیس نے صلح کی اس تجویز کو مسترد کیا تھا۔ معاویہ نے ویعد امام حسن اور ملے گی) اس تجویز کو مسترد کیا تھا۔ معاویہ نے دیکھا کہ جب تک امام حسن ازندہ ہیں یہ مسلہ حل نہیں ہو سکتا۔ معاویہ نے دیکھا کہ جعدہ بنت اشعث زوجہ امام حسن سے کہا کہ اگر وہ حسن اکو مقد میں کرد گی تو اسے ایک لاکھ در ہم ملے گا اور بعد میں یزید کے عقد میں لے لی حسن اک کی معاویہ نے اس مروان کے توسط سے جعدہ تک وہ زہر پہنچایا جے امام حسن اکو دیا گیا۔ اور اس طرح مروان کے توسط سے جعدہ تک وہ زہر پہنچایا جے امام حسن اکو دیا گیا۔ اور اس طرح مروان کے توسط سے فرزندِ رسول شہید ہوئے۔ حسن اکو دیا گیا۔ اور اس طرح مروان کے توسط سے فرزندِ رسول شہید ہوئے۔ حسن اگو دیا گیا۔ اور اس طرح مروان کے توسط سے فرزندِ رسول شہید ہوئے۔ حسن اگو دیا گیا۔ اور اس طرح مروان کے توسط سے فرزندِ رسول شہید ہوئے۔ حسن اگو دیا گیا۔ اور اس طرح مروان کے توسط سے فرزندِ رسول شہید ہوئے۔ حسن اگو دیا گیا۔ اور اس طرح مروان کے توسط سے فرزندِ رسول شہید ہوئے۔ حسن اور کینہ یروری کی ایک نمایاں

قتل کردو اور ہماری ہدایت آنے تک تم اپنے منصب پر قائم رہو۔ اس خط کا مضمون دیکھنے کے بعد وفد دوبارہ مدینہ آیا۔ حضرت علی اور دیگر اصحاب کو لے کر حضرت عثمان کے پاس گیا۔ ان سے کہا کہ یہ شخص تمحارا غلام ہے۔ اس خط پر تمحاری مہر ہے للذا کیا کتے ہو۔ اگر تمحارا ہے تو ایسا کیوں کیا؟ اگر مروان نے تمحاری مہر ہے للذا کیا کتے ہو۔ اگر تمحارا ہے تو ایسا کیوں کیا؟ اگر مروان نے تمحاری طرف سے منسوب کر کے لکھا ہے تو مروان کو ہمارے سپرد کردو۔ حضرت عثمان نے اپنی طرف سے ہونے کا انکار کر دیا۔ جس کے نتیجہ میں عثمان محصور ہوئے اور قتل کر دیئے گئے۔ حضرت علی اور دیگر اصحاب کی کوشش کے باوجود عثمان نہیں نے سکے۔ ان تمام حالات کی ذمتہ داری مروان پر آتی ہے۔

(مقاتی امتوی ص ۱۲۲)
جب الملی مدینہ نے حضرت عثمان کے قتل کے بعد حضرت علی ٹی بیعت کی تو
موان فرار ہو کر مکہ پنچا 'وہاں ملاہ اور زبیر کے ساتھ جناب عائشہ کے پاس گیا
اور انہیں حضرت علی کے خلاف جنگ پر آمادہ کیا۔ حضرت عائشہ کو مکہ سے نکال
کر بھرہ لایا۔ بھرہ میں جنگ ختم ہونے کے بعد ملاہ و زبیر قتل ہو گئے اور مروان
اسر ہوگیا۔ حضرت امام حسن اور امام حسین نے حضرت علی سے درخواست کی
کہ مروان کو چھوڑ دیں وہ آپ کی بیعت کرے گا۔ جس پر علی نے جواب دیا کہ
اس کا ہاتھ یمودی کا ہاتھ ہے۔ مجھے اس کی بیعت کی ضرورت نہیں۔ یہ اگر ایک
ہاتھ سے بیعت کرے گاتو دو سرے ہاتھ سے غدر کرے گا۔ کیا اس نے مدینہ میں
ہیعت نہیں کی تھی ؟

(نج البلاغہ خطبہ نمبر سے)
اس کے بعد موان کو فی بینجا 'میال سے فی مور کرے گا۔ کیا اس نے مدینہ میں

اس کے بعد مروان کوفہ پنچا 'وہاں سے فرار ہو کر معاویہ کے پاس گیا اور جنگ ِ مفین کے بعد معاویہ نے اسے بحرین '

مثال یہ ہے کہ جب امام حس کے جنازے کو آپ کی وصیت کے مطابق امام حسین روضہ رسول پر لے گئے آلہ نانا کے جوار میں وفن کریں 'مروان اور سعید دونوں جناب عائشہ کے پاس گئے اور کہا کہ اگر حس جوار رسول میں دفن ہو گئے تو ابو بکراور عمر کو جو امتیاز ملا ہے وہ ختم ہو جائے گا۔ چنانچہ دونوں کے کہنے پر جناب عائشہ گھرسے تعلیں۔ ایک نچر پر سوار ہو کر آئیں اور امام حس کی میت کو جوار رسول میں دفن کرنے سے روکا۔ امام حسین نے انتمائی ضبط و تحل سے کام لیا۔ اپنے بھائی کی دو سری وصیت کے مطابق کہ "اگر میرے جنازے پر خون برانے کاموقع آجائے تو مجھے بقیع میں دفن کرنا" امام حس کے جنازے کو روضہ رسول سے بقیع لے گئے۔

پینبر اور آلِ پینبر سے اپی ذاتی اور خاندانی دشنی کے علاوہ جو مروان کو ورشہ میں ملی تھی اس نے معاویہ کو خوش کرنے کے لئے اور یہ جنانے کے لئے کہ اس کا مطیع اور فرمانبردار والی ہے اسپے دور میں حضرت علی پر سب وشتم بند نہیں کیا اور اس طرح معاویہ کی خوشنودی کے لئے اہل بیت سے ہر طرح کی دشنی برتا رہا۔ اس کے باوجود جب معاویہ نے بزید کی ولی عمدی کا اعلان کرنا چاہا تو مروان نے معاویہ کے تکم کو یہ کمہ کر مسترد کر دیا کہ اہلِ مدینہ اس فیصلہ کو تشکیم نہیں کرتے اور انہول نے بزید کی بیعت کو رد کیا ہے۔

مروان خود شام گیا اور معاویہ سے کہا کہ اپنے بیٹے کو امیر بنانے سے باز آجائے اور اپنے خاندان کے ہم پلّہ بزرگوں سے دشنی نہ کرے۔ معاویہ کو سخت غصّہ آیا بھر بھی اس نے ضبط سے کام لیتے ہوئے مروان کا ہاتھ تھا، اس کی انتہائی تعریف اور خوش آمدکی اور ایک ہزار دینار ماہانہ وظیفہ بڑھانے کا وعدہ کیا۔

یہ بھی کما کہ بزید کے بعدتم خلیفہ بنو گے۔ یہ کمہ کراس کو واپس مدینہ بھیجا۔ پہلی فرصت میں مروان کو گور نری سے ہٹا کر سعید ابن العاص کا تقرر کیا۔ معاویہ نے مرنے سے پہلے سعید کو ہٹا کر اپنے بھینج ولید ابنِ عتبہ ابنِ ابی سفیان کو مدینہ کا گور نرمقرر کیا۔

جب ولید ابن عتبہ کو بزید کا خط طلاجس میں معاویہ کی موت کی خبردی گی اور اللی مدینہ سے اور بالخصوص المام حسین ہے بیعت لینے کا عکم دیا گیا تو ولید نے مروان کو بلایا طالا نکہ دونوں میں کشیدگی تھی۔ مروان کو معاویہ کی موت کی خبردی اور اس سے مشورہ ماٹگا کہ ان لوگوں سے بزید کیلئے بیعت کیے لی جائے۔ مروان نے جواب دیا کہ ان کو فور آ ابھی بلاؤ اور بیعت اور اطاعت کیلئے دعوت دو۔ اگر انکار کریں تو بیمیں پر ان کے سرکان دو قبل اس کے کہ لوگ معاویہ کی موت کی خبر سنیں۔ اگر معاویہ کی موت کی خبر سن لیں گے تو یہ خالفت کریں گے اور حسین خبر سنیں۔ اگر معاویہ کی موت کی خبر سن لیں گے تو یہ خالفت کریں گے اور حسین کو سنیں کریں گے۔ اگر میں تمماری جگہ ہو تا تو حسین کو مروان نے کہا! پریشان ہو گیا تو میں موران نے کہا! پریشان ہونے کی بات نہیں 'آلِ ابو تراب بھیشہ ہمارے و سمن مروان نے کہا! پریشان ہونے کی بات نہیں 'آلِ ابو تراب بھیشہ ہمارے و سمن حبل کی نہیں کروگے تو حسین ہاتھ سے نکل جائیں گے۔ اگر

جب الم حين مجلس وليد سے رخصت موكر نكل رہے تھے تو مروان نے وليد سے كما:

آگر حسین ممارے ہاتھ سے نکل گئے اور بیعت نہ کی تو پھر ہاتھ نہیں آگر حسین کے یہاں تک کہ تمارے ورمیان قل وخون ہوگا۔ بہتریہ ہے کہ ان کو

تفاجس یر اس کی نگاہ جی ہوئی ہے۔ مروان نمایت بد طینت اور جالباز آدی تھا۔ وہ اینے آپ کو خاندان بنوامیہ کاایک من رسیدہ تجربہ کار خلافت کا حقد ار سمجھتا تھا۔ چنانچہ یزید کی و بیعمدی کے اعلان کے موقع پر مروان کی معاویہ سے تلخ کلامی بھی ہوئی اور اس نے معاویہ کے اس اقدام کو غلط ٹھرایا للذا مروان بزید کی خلافت سے خوش نہیں تھا۔ اگر ولید اسکے مشورہ پر عمل کر باتو نتیجہ بسرعال پزید پر منتهی ہونا تھا اور یزید کی خلافت ختم ہوجاتی۔ اور اسکے بعد بنو امتیہ میں خلافت کا سب سے زیادہ اہل مروان ہی فکتا۔ اگر قتل حسین سے بزید پر کوئی اثر نہ برا ماتو گویا یزید پر اس کا بیاحسان ہوا اور مروان کی اپنی خیرخواہی نیز وفاداری کا بھی اعلان ہو گیا۔

سو -- حسین سے دشنی مروان کے دل میں دیرینہ تھی جو اس کو اپنے باپ سے ورشیں ملی تھی۔ جس ماحول میں اس نے اپنی زندگی بسر کی وہاں کی تربیت کا بھی کی اثر تھا۔ مروان اچھی طرح جانتا تھا کہ مند خلافت تک پہنچنے میں اس کے لئے رکاوٹ دو مخصیتیں تھیں 'ایک پزید اور دو سرے حسین'۔ لیکن حسین' ے جتنا خطرہ لاحق تھا بزید سے نہ تھا۔ اسے بقین تھا کہ مند خلافت تک پینینے كيلے كى دكى موزير حين سے مقابلہ ناگزير ہے۔ اسلے اس نے سوچاكہ کیوں نہ اپنے دعمیٰ ہی کے توسط سے حسین اکو راہتے سے ہٹادے اور حسین ا کے قتل کے علین نتائج پزید کی گردن پر ڈال دے۔

قید کرو 'نکلنے مت دو تا آنکہ بیت کرس یا قتل کردیئے جائیں۔ اس وقت مروان کے اس تندو ترش روبیہ کے چند اسباب ہیں:

۱- ولید ابن عتبه مروان کیلئے ایک سیاسی رقیب کی حیثیت رکھتا تھا کیونکہ ہیں سال تک مدینه کاوالی یا تو مروان ربایا اس کا چیازاد بھائی سعید۔ بزید کی ولی عهدی کی مخالفت کرنے کی وجہ سے معاویہ نے مروان کو مدینہ کی گور نری سے ہٹایا تھا۔ جو مخص خود کسی عہدے پر فائز رہا ہو اس جگہ دو سرے کو دیکھنا گوارہ نہیں کر تا۔ یمی وجہ تھی یا آپس کی کوئی اور کشیدگی جو ایک دو سرے سے میل ملا قات نہیں رکھتے تھے۔ چنانچہ اس موقع پر مروان کو مجلس ولید میں دیکھ کر امام حسین 🚅 فرمایا: ''الله آپ دونول کے امُور کی اصلاح کرے 'آپس میں صلاح 'فساد ہے بہتر ہے 'صلی' رحمی کرناعداوت سے بہترہے 'الحمداللہ آج دونوں ایک جگہ جمع ہیں 'خدا انکے مابین اصلاح کرے۔" دونوں نے امام ؑ کے ان کلمات کا جواب نہیں دیا۔ چنانچہ ولید مروان کا ایک رتیب تھا جے اس منبریر دیکھنا مروان کو گوارہ نہیں تھا۔ ایسا شخص عموماً صحیح مشورہ کے بجائے الٹامشورہ دے گاجس پر عمل کرنے یا نہ کرنے میں دو صورتیں سداہوں گی۔

(الف) آگر عمل كرتا ہے تو وليد بن ہاشم يا امام حسين سے نميں ن كمكتا اور اسطرح مروان کا دشمن بنی ہاشم کے مقابل ہو جائے گا۔

(ب) اگر عمل نہیں کرے گاتو پزید کے غم و غصّہ کانشانہ ولید ہی ہے گااور خود مروان بزید کاخیرخواه قراریائے گا۔

۲- مروان تمیں سال سے زیادہ عرصہ تک مجھی خلافتِ اسلامیہ کے مالیات کے سیاه و سفید کا مالک رما اور مجهی گورنر رمال اور اب مند خلافت کا آرزومند

mma

#### خوارزی صفحه ۱۸۱میں ہے کہ:

وو جب بزید کی طرف سے ولید کو حکمنالمہ ملاجس میں معاویہ کی موت کی خبر تھی اور اسے یہ تھم تھا کہ حسین اور عبداللہ بن زبیر سے بیعت لے اور انکار کی صورت میں ان کو قل کردے تو ولید خود اینے نفس سے مخاطب ہوا اور کہا ؟ "افسوس ہے اے ولید ایس نے تجھے اس حکومت میں شامل کیا کہ تیرے اور حين كے درميان آج يہ مسله در پين ب - "وليد نے بت دري تك سوچنے کے بعد مروان کو بلا بھیجا جبکہ عرصہ سے ان دونوں کے درمیان سخت اختلاف اور کشیدگی تھی - مروان کو معاویہ کی موت کی خبرسے آگاہ کیا ۔ پھر اس سے مشورہ طلب کیا کہ آیا مدینہ والوں سے بالعموم اور حسین ً اور عبداللہ بن زبیر سے بالضوص بیت طلب کی جائے۔ مروان نے کما کہ اگر میں تیری جگہ ہو تا تو حسین کو بلا تا اور ان سے بیعت لیتا ممانکار کی صورت میں انھیں ملنے نہ دیتا اور قتُّل کردیتا ۔ولید بریشان ہو گیا سرنیجا کیا اور تھو ڑی دہر سوینے کے بعد سراٹھا کر کما:"اے کاش ولید پیدا ہی نہ ہو تا اور اس کا وجود نہ ہو تا" اس کی آکھوں سے آنو جاری ہو گئے۔ تب مروان نے ولید سے کماتو پریشان نہ ہو۔ پریشانی کی کوئی بات نہیں ۔ آل الی تراب مارے ساتھ قدیم وشنی رکھتے چلے آئے ہن انھوں نے عثان کو قتل کیا ۔امیرالمومنین معاویہ سے جنگیں ادیں ۔اگر تم جلدی نہ کردیے تو امیر بزید کی نظروں سے تمماری قدرو منزلت گر جائیگی۔اگر تم نے میری بات نہ مانی اور حسین محمارے ہاتھ سے نکل گئے تو پھرہاتھ نہ آئيس گھے۔

مروان کے مشورہ پر ولید نے محمد ابنِ عثان کو بھیجا۔اس نے حسین اور

# وليدابنِ عتبه ابنِ ابي سفيان

ولید ابنِ عتبہ بنی امتیہ میں ایک فصیح و بلیغ خطیب تھا۔معاویہ کی طرف سے مصرمیں والی رہا۔معاویہ کی طرف سے مصرمیں والی رہا۔معاویہ کی طرف سے ولید اسم جمری تا ۵۸ جمری ہر سال امیر جم مقرر ہوا۔اسکے بعد ۲۷ جمری میں اور پھر ۵۹ جمری تا ۵۸ جمری ہر سال امیر جم مقرر ہوا (تاریخ یعقوبی ج ۲ ص ۲۲۹)۔

سن الا ہجری میں وہ مکہ کا امیر ہوا علا ہجری میں اسکندریہ میں فوت ہوا۔وہ حضرت علی سے دشنی رکھتا تھا۔

ولید ابنِ عتبہ صاحبِ علم وحلم تھا۔ بنی امتیہ کے دوسرے افراد کی بہ نسبت ایک حد تک دیا نتر ارکما جاتا تھا اور بنی امتیہ میں اعلیٰ مقام و منزلت رکھتا تھا۔ (اعلام بلدج سم ۵۳۳)

### امام حسین کے بارے میں ولید اور مروان کی سیاست کا فرق

ولید نرم سیاست کا عامی تھا۔وہ حلم و بردباری سے مشکلات کو حل کرنے کا قائل تھا۔جبکہ مروان کی سیاست محض خشونت اور سختی پر مبنی تھی۔مقتلِ فرمایا: "اے امیراہم خاندانِ رسالت و نبوت اور بیتِ وی سے تعلق رکھتے ہیں ۔ ملا تک کی آمد ورفت ہمارے گھر میں ہوتی رہی ہے 'بزید فاسق و فاجر ہے شراب بیتیا ہے ۔ مجھ جیسا شخص ایسے فاسق و فاجر کی بیعت نہیں کرسکتا ۔ تاہم اس مسئلہ پر سوچنے کے لئے وقت در کار ہے ۔ تم بھی سوچو ہم بھی سوچیں گئ جب امام نے یہ کماتو ولید اس پر قانع ہوااور امام وار الامارہ سے نکل گئے ۔ تب مروان نے ولید سے کما: تم نے میری بات نہیں مانی ،حسین تیرے ہاتھ سے نکل گئے 'اب وہ تیرے ہاتھ کہی نہیں آئیں گے تو ولید نے مروان سے کما!" افسوس ہے اے مروان 'تو نے مجھے مشورہ دیا کہ حسین کو قتل کروں جب کہا اور میرے دین و دنیا کی نابودی ہے آگر مجھے تمام ونیائے کہ حسین کا قتل میری اور میرے دین و دنیا کی نابودی ہے آگر مجھے تمام ونیائے مشرق و مغرب کا مالک بھی بنادیا جائے تب بھی میں حسین کے خون سے ہاتھ رنگین مشرق و مغرب کا مالک بھی بنادیا جائے تب بھی میں حسین میں ہاتھ رنگین میری کول گا ۔ کرکے قیامت کے دن حاضر ہوگا اس کا میزانِ عمل خفیف ہوگا خدا وندِ تعالیٰ کی نظر رحمت سے وہ محروم ہوگا "۔

یمال چند سوال پیدا ہوتے ہیں ۔وہ یہ کہ مروان کا اس قدر سخت دشنی کا مظاہرہ کرنے کی وجوہات کیا ہوسکتی ہیں ؟ان وجوہات کو ہم نے مروان کی سیرت بیان کرتے ہوئے پیش کیا کیکن ولید کہ جو معاویہ کا پچازاد بھائی ہے 'اہلِ بیت سے دشنی رکھنے والے فاندان کا ایک براسیاست مدار مخص ہے علاوہ ازیں اس سے پہلے معاویہ کی طرف سے مسلسل امیر جج رہا اور آج بھی والی مدینہ جیسے اعلیٰ منصب پر فائز ہے 'ان ساری ہاتوں کے باوجود امام کے ساتھ نرمی برشنے پر یزید کا موردِ عماب نہیں قرار پایا بلکہ الا ہجری میں وہ والی مکہ بنا اور ۱۲ ہجری میں وہ والی مکہ بنا اور ۱۲ ہجری میں وفات

عبدالله بن زبیر کومسجد نبوی میں پایا -عبدالله بن زبیر کهیں اور چل دیا - جبکه امام حین "میں (۳۰) سے زائد مسلح جوانان بنی ہاشم کے ہمراہ دارالامارہ بہنچے \_\_\_\_ ایے جوانوں کو دروازے پر ہی کھڑا کرکے فرمایا اگر میری آواز بلند ہو تو تم اندر آجانا ۔ یہ کمہ کر حسین وار الامارہ میں واخل ہوئے ۔ولیدنے آگے بڑھ کر امام " کا استقبال کیا 'احترام سے اپنی جگہ پر بھایا ۔ مروان بھی وہاں موجود تھا لیکن سے خبیث این جگہ سے ہلا تک سیں ۔ پھر بھی امام حین انے جو فلق عظیم کے نواسے تھے عمروان کو دیکھ کر فرمایا " ماشاء اللہ آج بری خوشی ہوئی کہ تم دونوں ا یک جگہ جمع ہوئے ۔انفاق و اتحاد اچھا عمل ہے 'اس میں برکت ہے ۔'' کیکن مروان نے کوئی جواب نہ دیا ۔ پھرامام نے ولید سے معاویہ کے بارے میں یوچھا اور کماکہ "سناتھاکہ معاویہ بیار ہے اس کی کچھ خیر خبرتم تک پنچی "ولیدنے افسوس کا اظہار کرتے ہوئے امام کی خدمت میں معاویہ کی موت کی تعزیت پیش كى ساتھ ساتھ اميريزيد كامطالبة بيعت بھى پيش كيا-امام نے كلمة استرجع براه كر فرمايا "يقيناً تم مارى خفيه بيعت ير قانع نه موك \_جب سب لوگول كوبلانا تو ہمیں بھی بلالینا۔ جو فیصلہ ہونا ہو گاوہاں ایک ہی مجلس میں ہوجائے گا۔" ولیدنے امام کی تجویز کو سرابا کما بہت اچھی تجویز ہے اور امام کو رخصت کی اجازت دی۔ اسوقت مروان جلدی سے بولا: "حسین کو بہیں روک لو 'ابھی بیعت پر مجبور کردیاقتل کردو۔اگر اس وقت سے ہاتھ سے نکل گئے تو بھی تمھارے ہاتھ نہیں

یہ سنناتھا کہ امام نے مروان کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا: "اے فرزندِ زرقا! تیری یا ولید کی کیا مجال کہ مجھے قتل کرسکے ۔" پھرولید کی طرف متوجہ ہو کر

يائی\_

ان تمام حالات وواقعات کے پیش نظر غور طلب بات ہے کہ امام حسین اسے وابعہ کیا ہو سکتے ہیں؟ سے وابعہ کیا ہو سکتے ہیں؟ اس بارے میں تاریخ و سیرت نگاروں نے مختلف توجیہات کی ہیں۔

ا)۔ جیسا کہ تاریخ میں تکھا ہے بی امیہ کے دیگر افراد کی بہ نبت
ولید متدین 'صاحب دیانت تھا اور اس اخلال کو رو نہیں کیا جاسکا
کیونکہ یہ لازی نہیں ہے کہ ایک خاندان کے سارے کے سارے
افراد ہے دین ہوں 'اس میں دیندار بھی پیدا ہو سکتے ہیں لیکن ولیدانا
دیندار اور انادیانتدار بھی نہ تھا کہ امام حسین و المل بیت کو منصب
خلافت اللی کے لئے حقدار سمجھتا اور بی امیہ کو عاصب و ظالم قرار
دینا۔ اگر ایسا ہو تا تو وہ فوراً اپنے عمدے سے مشعفی ہوجا تا جس سے
حضرت امام حسین کو ایک سیاس برتری حاصل ہوتی ۔ لیکن اس نے
ایسا نہیں کیا 'اس منصب پر قائم رہا اور بزید کی ملازمت سے دست
بردار نہیں ہوایمال تک کہ امام حسین ٹھہید ہو گئے۔

ولید مروان کی به نسبت امام حسین کی زیادہ معرفت رکھتا تھا۔
اس کی بھی کوئی معقول توجیہ نہیں کی جاسکتی کیونکہ معرفت نزدیکی اور
قربت سے پیدا ہوتی ہے لیکن مروان اگر چہ عرصہ تمیں سال سے شہر
مدینہ میں امام حسین اور المل بیت کے جوار میں رہاجب کہ ولید مدینہ
۔ دور رہا۔اس لحاظ سے مروان کو المل بیت کی معرفت زیادہ ہونی
جاہئے تھی۔اگر زیادہ نہیں تو ولید سے کم بھی نہیں ہوئی چاہئے تھی

یقیناً وہ حسین کی معرفت رکھتا تھا لیکن جو انسان چند کھے یا چند روزہ کرئ اقتدار کے لئے ایسی مقدّ س اور برگزیدہ ہستیوں کو قربان ہوتے ہوئ دیکھے اور برداشت کرے اسکے لئے معرفت کی کیا قیمت ہو سکتی ہے۔

(۳) ۔۔ البتہ ایک وجہ معقول ہے اور وہ ہے جوانانِ بی ہاشم کی موجودگی جو بیت الامارہ کے دروازہ پر امام حسین کے باہر آنے یا آواز بلند کرنے کے منتظر تھے۔ اگر ذرا بھی امام کی آواز بلند ہوجاتی تو نہ ولید فی سکتا اور نہ مروان۔

للذاولید مجبور تھاکہ امام کے سامنے زیادہ سے زیادہ نرم سلوک کرے ناکہ خودایے آپ کو اور اپنے دار الامارہ کو بچاسکے۔

رے بات ہو اور اپ دارالامارہ او بچاسے۔
حکران بیشہ دو ہری شخصیت کا مظاہرہ کرتے ہیں اور اپی اصل خشونت اور رعونت کو چھپا کر زم مزاجی اور علم و بردباری کا اظہار کرتے ہیں ۔ آکہ وہ اپنی شخصیت کا مصنوعی چرہ پیش کر سکیں اور مرکزی پالیسی کا تحفظ بھی کر سکیں ۔ مرکزی حکومت بھی بھی کر سکیں ۔ مرکزی عکومت بھی بھی کر سکیں ۔ مرکزی عکومت بھی بھی کے دہنوں سے دور کرنے اور اوگوں کو خوش کرنے کے لئے زم دل کے ذہنوں سے دور کرنے اور اوگوں کو خوش کرنے کے لئے زم دل مالم بھی مقرر کرتی ہے تاکہ لوگوں کی دشنی مول نہ لے 'چنانچہ معاویہ نے زیاد ابن ابیہ کے کوفہ پر مسلس ظالمانہ تسلط کے بعد معاویہ نے زیاد ابن ابیہ کے کوفہ پر مسلس ظالمانہ تسلط کے بعد محاویہ نوں میں نعمان ابن بشیر کو کوفہ کا والی بنایا۔۔۔۔ ولید بھی ایک ہی شار ہو تاہے۔

# عمرابن سعد

عمرِ سعد کا باپ سعد ابنِ ابی و قاص 'قریثی تھا 'زہری تھا' اس کی کنیت ابو اسحاق تھی۔وہ انیس سال کی عمر میں مسلمان ہوا (۔ رجالِ صحیح مسلم ۔ص ۴۹۷ ، رجالِ صحیح بخاری۔ص ۴۹۸)

سعد ابنِ ابی و قاص جنگ بدر و دیگر جنگوں میں بھی مسلمانوں کے دوش بدوش برابر کا شریک رہا ۔۔۔ وہ قادسیہ عراق کا فاتح تھا۔ حضرت عمر اور عثان ' دونوں ہی کی طرف سے وہاں کا والی رہا ۔۔۔اصطلاحِ اہلِ سنّت کے تحت وہ عشرہ مبتشوہ میں سے ہے۔ حضرت عمر نے اپنے بعد خلافتِ اسلامی کے لئے جن افراد کے نام دیے ان میں سے ایک سعد ابن الی و قاص بھی تھا۔

جب حضرت علی علیہ السلام خلافت کے منصب پر فائز ہوئے تو اس نے ان گل بیعت نہیں گی ۔۔۔جب حضرت علی نے اسے جنگ میں اپنے ساتھ چلنے کو کہ بیعت نہیں گی ۔۔۔جب حضرت علی نے اسے جنگ میں اپنے ساتھ چلنے کو کما تو اس نے علی سے کما" مجھے ایک تلوار دے دو کہ جو حق و باطل کی تمیز کرتے میں کرتے ہو"۔

بقولِ امیرالمومنین اس مخص نے اپنی آخری عمر میں حق کی حمایت نہیں کی

وليد مسكة بيعت كے مطالبہ ميں كسى حد تك بني الميد كى مركزى (a) پالیسی کو بزید کی شخصی پالیسی پر ترجع ویتا تھا۔ولید چاہتاتھاکہ کسی نہ كى طرح زى سے حسين سے بيت لى جائے يا حسين سے اس مسلہ میں بزید کی حکومت کے بارے میں سکوت کا کوئی وعدہ لیا جائے باكه تشدّد كابهانه بناكر حسين كو قيام كرنے كاجوازني ال سكے -ولید جانیا تھا کہ حسین کو تشدرے قابونہیں کیا جاسکتا۔ اگر حسین سختی کی حائے گی تو وہ بنی امتیہ کی حکومت کی برنامی کا سبب اور حکومت کے زوال کا پیش خیمہ بن سکتی ہے ۔اس بات کی تائیہ ولید کے اس اقدام سے ہوتی ہے کہ جب اس کو بیعت لینے کا حکم نامہ ملا تو اس نے فوراً مروان ابن حکم سے مشورہ لیا۔ ولید بهتر جانیا تھا اور یہ بات ثابت بھی تھی کہ مروان اس کے ساتھ بھی وشنی ر کھتا تھا اور امام حسین کا ازل سے وشمن تھا۔وہ صحیح مشورہ نہیں دے گا۔اس نے اس خیال سے مروان کو بلایا تھاکہ شاید وہ بھی اس کی طرح حکومت کی مركزي ياليسي كے مد نظر بني امتيه كے حق ميں كوئى صالح مشورہ دے گا كيونكه وہ عرصہ ہے بنی امتیہ کی حکومت کی کرسی پر فائز رہا تھا' تجربہ کار سیاست مدار تھا' ولید کو گمان تھا کہ وہ زاتی دشنی کی بناء پر بن امتیہ کے مفادات کو داؤ پر نہیں اگائے گا۔

\*\*

کے عالم میں حق کی توہین کرتے ہوئے دیکھاتو آب ؓ نے اس سے فرمایا۔ "تیرے لئے وہ دن کتنا سخت ہوگا جب تو جنت اور جنتم کے درمیان کھڑا ہو گااور اپنے لئے جنتم کا انتخاب کرے گا"۔

### عمرسعد اورامام حسين

ایک دن عمرابنِ سعد نے امام حسین سے کہا کہ بعض بے وقوف لوگ یہ کہتے ہیں اس کے کہتے ہیں اس کے بعد فرمایا۔

"میرے بعد تم کو عراق کی گندم کھانا بہت کم عرصہ نصیب ہوگا " (تهذیب التهذیب - رقم ۲۳۷ - ص ۳۹۱)

#### عمرابنِ سعد اور بنی امیّه نوازی

جب حضرت مسلم ابنِ عقیل کوفہ میں امام حسین کے لئے بیعت لے رہے تھے تو والی کوفہ نعمان ابنِ بشیر نے جمعہ کے خطبے میں کہا کہ:

"جو جارے راستہ میں حائل نہیں ہوگا اس سے کوئی باز پرس نہیں کی جائے گی - لیکن میں تم کو وصیت کر تاہوں کہ فتنہ و فساد برپانہ کرو"۔

نعمان کے اس نرم روتیہ سے ناراض ہو کرلوگوں نے بزید کو خط لکھا کہ: "مسلم ابنِ عقیل کوفہ میں حسین کے لئے بیعت لے رہے ہیں اور نعمان ابن بشیراس پر کوئی مزاحمت نہیں کررہا ہے ۔وہ ضعیف تاہم باطل کاساتھ بھی نہیں دیا۔

معاویہ اور عمرِعاص کی تمام تر کوششوں کے باوجود اس نے ان کا ساتھ نہیں دیا۔معاویہ نے جب حضرت علی پر لعن کا عکم دیا کیاتو اس نے سختی ہے اس کی مخالفت کی اور حضرت علی علیہ السلام کے جو فضائل اس نے حضرت پیغیر اکرم سے نہنے تھے وہ معاویہ کوئنائے۔

سعد ابنِ الى و قاص نے پیغیرِ اکرم کی زبانِ اطهرے اپنے بیٹے عمرے لئے مذمّت کے الفاظ سننے کے بعد اپنے تمام اعزاد اقرباہے کہا کہ میرے بعد میری وراثت میں سے عمر کو کوئی حقتہ نہ دیا جائے۔

#### نبی اور عمرابن سعد

ایک مرتبہ عمرابن سعد او ہرسے گزرا جہاں پنیبراکرم تشریف فرماتھ۔ آخضرت نے اس کو دیکھ کر اس پر نفرین کی اور اس کی عاقبت خراب ہونے کی پیش گوئی کی۔ آپ نے فرمایا۔

" یہ اس قوم کے ساتھ ہو گاجو دنیا کو اس طرح کھائے گی جیسے گائے زمین کو چائی ہے "

اس کے باپ سعد ابنِ الی و قاص نے جب اس کے بارے میں پیمبرِ اکرم ً کے اس قول کو سناتو اس کو اپنی وراثت سے محروم کردیا۔

## عمرابن سعد اور اميرالمومنين ً

ایک مرتبہ امیرالمومنین حضرت علی علیہ السلام نے عمرابن سعد کوغرور و تکبر

209

# عمرابن سعد سالار لشكر دستبي و دملم

بنی امیّہ اور ان کی حکومت کے حامی اور دوسرے تمام لوگ عمرابن سعد کی نفیات سے خوب واقف تھے۔ عمر سعد کا باپ ابن و قاص اس عراق کو فتح کرنے والول میں سے تھا۔ عمرِ سعد کو اپنے باب کے اس مقام و منزلت سے استفادہ كرنے كى ترغيب ديتے ہوئے اور اس كى ہوس كے پیش نظرابن زياد نے اس كو ابل دیلم سے جنگ کرنے کے لئے جار ہزار سواروں کے نشکر کا سالار بنایا اور اسے لانچ دی کہ دملیم کی فتح کے بعد اسے "رے" کی حکومت دے دی جائے گی۔

## عمرسعداور قيادت لشكريزيد

عمر سعد فوجی کیمپ لگا کر ابھی دملیم روانگی کی تیاری کر ہی رہاتھا کہ عبیداللہ ابن زیاد نے امام حسین کی آمد کی خبر سی ۔اس نے عمرِسعد سے کماکہ پہلے حسین ا ے فارغ ہولیں اس کے بعد تم دلیم کی طرف جانا۔ عمرِسعد نے اس کے لئے معذرت طلب كي اور اپنا استعفىٰ پيش كرديا -عبيدالله ابنِ زياد چونكه اس كي نفسیات سے واقف تھااور جانتا تھا کہ عمر سعد پر کس طرح قابو پایا جاسکتا ہے۔للذا اس نے کماکہ: "کوئی بات نہیں اگرتم نہیں جانا چاہتے تو نہ جاؤ لیکن حکومتِ "رے" کی تقرری کا فرمان ہم کو واپس کردو ۔"جب عمر سعد نے یہ ساتو پریشان ہوگیا کیونکہ ایک طرف تو وہ حسین سے جنگ کو بہت براجر م اور گناہ سمجمتا تھا

اور کمزور شخص ہے۔تم کو اگر کوفہ بچانا ہے تو کسی قوی شخص کو کوفیہ تبھیجو ''۔

جن لوگول نے بیہ خط لکھاان میں عمرابن سعد بھی شامل تھا۔

# عمرابن سعد کی خیانت کاری

نفياتي طور پر عمر ابن سعد حد درجه خائن تھا۔جب حضرت مسلم كو وارالامارہ میں اپنی شہادت کا یقین ہو گیا تو آپ نے دربار پر ہر طرف نظر ڈالی ک کہیں کوئی قریثی نظر آئے۔ آپ کی نظر عمرابنِ سعد پر پڑی۔اس کو ایک طرف بلا کر کہاکہ:

"میری ایک عاجت ہے اکیا تو میری اس عاجت کو بورا کرے گا "جاتو عبیداللہ ابن زیاد کے ڈر سے عمر ابن سعد نے انکار کردیا -عبیداللہ نے اس کے انکار پر اس کو ملامت کی اور کها که "تو کیوں اس کی بات نہیں سنتا ؟"ابن زیاد کے کہنے پر وہ راضی ہوگیاتو حضرت مسلم نے اس کو ایک گوشہ میں لے جاکر کہا که --- " میں سات سو درہم کامقروض ہوں عتم میری تکوار اور زرہ فروخت كرك ميرا قرض اداكردينا اور جب مجھے شهيد كرديا جائے تو ميرے جنازے كو د فن کردینا ۔اس کے علاوہ کسی شخص کو مکہ روانہ کردینا تاکہ امام حسین کو جہاں کیں ملیں 'کوف آنے سے منع کردے 'کیونکہ میں امام کو کوف آنے کی دعوت وے چکا ہوں۔"

عمرابن سعد نے یہ راز عبیداللہ ابن زیاد پر فاش کردیا ۔عبیداللہ ابن زیاد جیے شقی نے بھی عمر سعد کے اس افشائے راز اور خیانت کاری پر اس کی مذمت دوسری طرف ''رے'' کی حکومت سے دست بردار نہیں ہونا چاہتا تھا۔للذا عبیداللہ ابن زیاد سے مہلت طلب کی اور کہا کہ ''میں اپنے مثیروں اور ناصحوں سے مشورہ کرکے کل جواب دوں گا'' گھر پہنچ کر اس نے اپنے عزیز و اقارب اور بیٹوں سے مشورہ کیا 'ان

مشاورین میں عمرِسعد کابھانجا ابنِ شعبہ کا بینا بھی شامل تھا ہو بی امتیہ کے سخت رہیں عامیوں میں شار ہو یا تھا۔اس کے باوجود اس نے عمرِسعد کو تھیجت کی کہ حسین سے جنگ قبول نہ کرنا چاہے اس کے بدلے تہیں اس دنیا کے بال و حسین سے جنگ قبول نہ کرنا چاہے اس کے بدلے تہیں اس دنیا کے بال و اقتدار میں سے تمام روئے زمین بھی پیش کی جائے ۔ بہتر ہے کہ تم اس سے دست بردار ہوجاؤ تاکہ روز قیامت تم کو خونِ حسین کا حساب نہ دینا پڑے ۔

وست بردار ہوجاؤ تاکہ روز قیامت تم کو خونِ حسین کا حساب نہ دینا پڑے ۔

فضیلت و رزالت محق و باطل کی اس جنگ کے بارے میں عمر سعد تمام رات سوچ میں مبتلا رہا۔وہ کس نتیجہ پر نہیں پہنچ پارہا تھا۔ یمال تک کہ شراس پر عالب آگیا۔وہ تردو کی حالت میں عبیداللہ ابنِ زیاد کے دربار میں حاضر ہوا اور اس کو یہ تجویز پیش کی کہ بہتر ہے کہ کوفہ کے افراد میں سے کسی فرد کو منتخب اس کو یہ تجویز پیش کی کہ بہتر ہے کہ کوفہ کے افراد میں سے کسی فرد کو منتخب

عبیداللہ ابن زیاد نے عمرِسعد کی اس تجویز کو مسترد کرتے ہوئے کماکہ میں نے اس سلسلہ میں تم سے مشورہ نہیں طلب کیا اگر تم حسین سے جنگ کرنے سے انکار کرتے ہوتو "رے" کی حکومت کا فرمان واپس کردو۔ عمرِسعد تردد کے عالم میں اقتدار و ریاست کی ہوس و رغبت میں اشکر کی قیادت قبول کرنے پر تیار ہوگیا اور چار ہزار کے ایک اشکر کے سربراہ کی حیثیت سے امام حسین سے جنگ کے لئے سوئے کربلا روانہ ہوا اور بیہ اشعار برھے کہ:

"میں جران ہوں 'واللہ میں نہیں جانتا 'میں خود کو خطرات کے دہانے پر دیکھتا ہوں۔ کیا "رے" کی حکومت کو ٹھکرادوں جبکہ میرا مقصود و مطلوب میں ہے ۔یا حسین کو قتل کرکے بدبخت و گنگار ہوجاؤں ۔۔ حسین میرا ابن عم ہے اس کے خون سے ہاتھ رنگنا بہت بری مصیبت ہے ۔۔۔ لیکن "رے" کی حکومت میری آنکھوں کی ٹھنڈک ہے۔

خدائے عرش اگر میں حسین کو قتل کروں میرے گناہ بخش دے گا۔اگر میں اسکے حضور ساری دنیا کے جن و انس کے گناہ لئے کے جاؤں۔ بتقیق دنیاوی جزا ومال کا حصول نقذ ہے اور وہ مخص عاقل نہیں جو نقذ چھوڑ کرادھار کاسودا کرے ... معلوم نہیں کہ کوئی جنت ونار ہو ... لوگ کہتے ہیں کہ خدا مالک روز جزا ہے کہ جنت ہے نار ہے غذاب ہے فکجہ ہے ... اگر لوگوں کی یہ بات بہت ہے تو میں مرنے سے دوسال پہلے توبہ کرلوں گا... اگر یہ جھوٹ ہے تو میں مرنے سے دوسال پہلے توبہ کرلوں گا... اگر یہ جھوٹ ہے تو میں مرے ہاتھ رہے گی اور یہ ملک وسلطنت جو ہمیشہ ہے تو یہ خوس ہے میرے ساتھ ہوگی "۔

# عمرابن سعد کو لشکر کی قیادت کے لئے منتخب کرنے کے اسباب

عمرابن سعد کوئی شجاع و دلیر شخص نہیں تھا جو ایک برے لشکر کی قیادت کرسکتا ہو خصوصاً جو اس دور کے مانے ہوئے شجاعان سے مقابلہ کی صلاحیت رکھتا ہو 'بلکہ اس کے منتخب کئے جانے کا فلفہ مندرجہ ذیل نکات سے واضح ہوجائے گا:

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

میری آمد پر راضی نہیں ہوتو میں بہیں سے واپس چلا جا تا ہوں۔" قاصد نے عمرِ سعد کو جب امام کا بیہ جو اب سنایا تو اس نے فوراً دعا کی "مجھے امید ہے کہ خداوندِ عالم مجھے حسین سے جنگ کرنے ہے بچائے گا۔"

#### عمرسعد اورامام حسین سے ملاقات

امام حین " نے عمر سعد کو پیغام بھیجا کہ آج رات دونوں لشکروں کے درمیان ایک دو سرے سے ملاقات رکھیں ۔ چنانچہ امام " اپنے ہیں اصحاب وانصار کی ساتھ نکلے ادھر عمر سعد بھی اپنے ساتھ ہیں آدمیوں کو لے کر آیا ۔ دونوں نے اپنے اپنے ساتھ ور اس کا بیٹا حفق اور اس کا غلام آئے "امام" کے ساتھ حضرت ابوالفضل العباس" اور حضرت علی اکبر" تھے ۔ دونوں خیمہ میں رات دیر تک مذاکرات کرتے رہے ۔ حضرت امام حسین " نے دونوں خیمہ میں رات دیر تک مذاکرات کرتے رہے ۔ حضرت امام حسین " نے کہ عمر سعد کو اپنے ساتھ ملنے کی دعوت دی لیکن جس کا تمام وجود حب اقتدار و حکومت ہو وہ بھلا شمادت کے لئے کب آمادہ ہو سکتا تھا ۔ غرض تاریخ بتاتی ہے کہ محمد کے درمیان اس طرح کی ملاقاتیں چند بار ہو کیں ۔ امام حسین " اور عمر سعد کے درمیان اس طرح کی ملاقاتیں چند بار ہو کیں ۔ امام حسین " اور عمر سعد کے درمیان اس طرح کی ملاقاتیں چند بار ہو کیں ۔ امام حسین " کے ساتھ نداکرات پر عمر سعد کی آمادگی اس بات کی دلیل ہے کہ وہ حسین " سے جنگ کرنے سے احتراز کررہا تھا۔

# عمرابن سعد اور اس کے مقاصد میں شمر حاکل

آ خری ملاقات میں امام حسین ؓ نے جو تجاویز پیش کیں ان میں اپی طرف سے دو اور تجاویز کا اضافہ کرکے اور انہیں امام ؓ کی طرف منسوب کرتے ہوئے

اسلامی کے امیدوار مقرر ہوئے تھے۔

اس وقت کے خاندان سے تعلق رکھتا تھا اور یہ جنگ اس وقت کے قریشیوں میں افضل ترین ہتی حضرت امام حسین سے لڑی جارہی تھی۔

کمرابنِ سعد کی نفسیات سے عبیداللہ ابن زیاد بخوبی واقف تھا۔وہ سمجھتا تھا کہ ایسے جرم کا ارتکاب ہر شخص سے ممکن نہیں 'سوائے اس کے جس کی طینت ہی انتہائی خسیس ہو 'جو اپنے آقاکی خوشنودی کے لئے پچھ بھی کرنے کو تیار ہو اور ہر قتم کی جنایت کا ارتکاب کرسکے۔

## عمرسعد اورامام حسين كوبيغام

اگر چہ ابنِ سعد پر حبِ اقتدار اور حکومت کی لالچ کا بھوت سوار تھا 'وہ ہوسِ اقتدار میں غرق تھا۔ پھر بھی وہ امام حسین کے خلاف جنگ کرنے پر آمادہ نہ تھا۔ اس کی تمام تر کو حش یہ رہی کہ امام حسین سے جنگ کئے بغیر اس کو"رے"
کی حکومت مل جائے۔ اور بی امیّہ کی ممایت بھی حاصل ہوجائے۔ چنانچہ بحب اسے حکم ملا کہ وہ حسین سے جنگ کرنے کو نکلے تو اس نے معذرت خوابی کرکے اپنی جان چھڑانے کی کو حش کی۔

ﷺ جب وہ کربلا پنچ تو اس نے پہلی بار اپنا نمائندہ امام حسین کی طرف بھیجا کہ ان سے بو چھے کہ وہ یمال کیوں آئے ہیں ۔؟ امام نے اس کے قاصد کو جواب دیا کہ "ممارے شرکے لوگوں نے مجھے دعوت دی ہے۔ اگر تم لوگ

عبيد الله ابن زياد كو عمرِسعد نے درج زيل مضمون كا خط لكھا:

"خداوندِ عالم نے فتنہ کی آگ کو بجھا دیا ہے ،حسین "آمادہ ہو چکے
ہیں کہ یاتو انھیں وہاں واپس جانے دیاجائے جمال سے وہ آئے ہیں
یا کسی اور شہر جانے دیاجائے جمال وہ عام مسلمان شہری کی حیثیت
سے زندگی بسر کریں گے ۔وہ اس پر بھی رضامند ہیں کے سیدھے
یزید کے پاس جاکر اور بزید کے ہاتھ میں ہاتھ دے کراپے معاطے کو
طے کریں ۔میرے خیال میں آپ ان تجاویز سے اتفاق کریں گے
اور اس پر راضی ہوجائیں گے "۔

یہ آخری تبویز جو عمر سعد نے اپی طرف سے امام حسین سے منسوب کرکے عبید اللہ ابن زیاد کو پیش کی امام حسین سے خلاف جنگ سے فرار عاصل کرنے کی اس کی آیک کوشش تھی لیکن عمر سعد جیسے ایک اور شقی شمرابن ذی الجوش نے اس کی تمام کوششوں پر پانی بھیردیا اور عین اس وقت جب عبیداللہ ابن زیاد ان تجاویز پر راضی ہوچکا تھا شمرنے ان تجاویز کو مسترد کرکے اسے جنگ جاری رکھنے کر لئے مجود کیا۔

یماں پر کچھ ذکر اس گفتگو کابھی کرتے چلیں کہ جو امام حسین اور عمرِسعد کے درمیان ملا قاتوں میں ہوئی:

ود امام نے پہلے تو عمرابنِ سعد کو اپنے اشکر میں شامل ہونے کی وعوت دی۔
لیکن جب اس نے اپنے گھر پر عبیداللہ ابنِ زیاد کے قبضہ کر لینے کا فدشہ ظاہر کیا تو
امام نے فرمایا کہ ایسا گھر اور اتنی جا کداد تم کو میں اپنی جا کداد سے دوں گا۔لیکن وہ
راضی نہ ہوا اور کہا کہ ''رے''کی حکومت جو مجھے مل چکی ہے میرے ہاتھ سے

نکل جائے گی۔امام نے فرمایا یہ حمیں نصیب نہ ہوگی۔ عمرابنِ سعد نے کما کہ اگر میں آپ کی طرف آؤں تو عبیداللہ میری آل اولاد کو قتل کرادے گا۔اس کی اس بات پر امام خاموش ہوگئے۔

دوسری بات جو ان ملا قانوں میں زیرِ بحث آئی وہ یہ ہے کہ امام حسین یا نے اس سے کما کہ آگر الیا ہے تو مجھے یمال سے والیں جانے دو ۔اس بات پرامام حسین اور عمرابنِ سعد کے درمیان انقاق ہوگیا اور عمرسعد نے یہ تجویز عبیداللہ ابنِ زیاد کو بھوادی لیکن مندرجہ ذیل مزید دو تجاویز عمرسعد نے اپنی طرف سے بردھادیں اور ان کو حسین کی طرف منسوب کیا:

کے پہلی سے کہ میں کسی اور شہر میں جاکر عام شہری کی می زندگی بسر کروں گا۔ اور سری سے کہ حسین اس بات پر آمادہ ہیں کہ براو راست بزید کے ہاتھ پر بیعت کریں۔

یہ دونوں تجاویز عمرِ سعد کی طرف سے امام پر افتراء ہیں جس کا شوت زیل میں درج ہے۔

(1) عقبہ ابنِ عمان جو امام حسین کے خاص غلاموں میں سے تھ اکربلا کی جنگ میں زخی ہوگئے تھے ۔ امام کی شمادت کے بعد جب گرفتار ہوگئے اور بزیدیوں نے ان کو شمید کرنا چاہا تو انہوں نے کما میں غلام ہوں چنانچہ وہ چھوڑد کئے ۔ عقبہ ابن عمان کتے ہیں '': میں امام حسین کے ساتھ مدینہ سے مکہ آیا اور مکہ سے عراق آیا ۔ میں بھشہ امام کے ساتھ رہا یماں تک کہ کربلا کی جنگ میں امام حسین شمید ہوئے ۔ ہم نے امام کے تمام خطبات اور کلام سے بین لیکن ہم نے امام کو یہ کہتے ہوئے بھی نہیں سناکہ : میں بزید سے بیعت

باصلح كرنا جابتا مول -"

(۲) دوسری سه که:

امام حسین یف صبح عاشور اپنے خطاب میں فرمایا ": خداکی قتم میں ذکت کے ساتھ کسی کے ہاتھ میں اپنا ہاتھ نہیں دوں گا۔ میں غلام کی طرح فرار نہیں کروں گا۔ "

(۳) ۔ مدینہ میں محمد حنفیہ سے امام نے فرمایا ''جاگر میرے کئے اس روئے زمین پر کوئی بھی بناہ گاہ نہ ہو پھر بھی میں بزید کی بیعت نہیں کروں گا۔'' (۴) ۔ مشہور و معروف وانشور سینکٹوں کتابوں کے مصنّف عباس محمود عقاد نے اپنی کتاب حسین ابوالشداء میں عمرابن سعد کی اس تہمت و افتراء پر تبھرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ عمرابن سعد نے امام حسین "پریہ افتراء 'صرف اس لئے باندھی کہ کسی طرح اسے جنگ سے فرار کی راہ مل جائے۔

عمرابنِ سعد کهاکر ناتھا کہ قبلِ حسین کے مقابلہ میں دنیا ایک خیرِ معجل ہے (یعنی جلدی ملنے والی نیکی) آخرت تو اس کی برباد ہوئی ہی لیکن امام کی پیش گوئی کے مطابق کہ "اے پسرِ سعد مجھے عراق کی گندم کھانا زیادہ دن نصیب نہیں ہوئی۔ ، ونیا بھی اسے نصیب نہیں ہوئی۔ .

عمرابن سعد مورد خسران الدنياوالأخرة

کربلا سے واپسی کے بعد عمرابنِ سعد نے دیکھا کہ عبداللہ بن عفیف نے کہ جو دونوں آئکھول سے نابینا تھے 'عبیداللہ ابنِ زیاد کے جبرو فرعونیت کو لاکارا۔ اس کے تخت و حکومت کے تشدد کی پروانہیں کی ۔یہ منظرد مکھ کرجب عمر سعد گھر

واپس آیا تو خود سے خطاب کرتے ہوئے کہا کہ "میں نے ایک فاس وفاجر اور ظالم ابن زیاد کی اطاعت کی 'اپنے رشتہ کو تو ڑا' لوگوں کی نظروں میں نفرت زدہ انسان بنا۔"

جو بھی اس کے پاس سے گزر ناتھا اسے نفرت کی نظرسے دیکھتا تھا۔جب وہ مسجد میں ہو تا تولوگ ممجد سے ہاہر آجاتے تھے۔جب اس کودیکھتے تو اس کولعت کرتے تھے (سبطِ ابن جوزی۔ص ۲۳۳)۔

عمرابنِ سعد جب کربلاسے کوفہ واپس پنچاتو عبیداللہ ابن زیاد نے اس سے "رب "کا تقرر نامہ واپس طلب کیا۔اس نے کہاؤہ مجھ سے گم ہوگیا ہے '۔ جب ابنِ زیاد نے تختی کی تو عمر سعد نے کہا کہ میں نے اسے بوڑھی عورتوں کے پڑھنے کے لئے چھوڑا ہے۔اور ابنِ زیاد سے کہا کہ حسین "کے بارے میں میں نے تم کو اتی نقیحت کی کہ اگر یہ نقیحت میں نے اپنا سعد کو کی ہوتی تؤ میں نے اپنا حق اداکیا ہو تا۔

ایک طرف تو وہ کوفہ میں شہر بند تھا دو سری طرف مختار نے پچھ عور توں کو مامور کیا تھا کہ جاکر عمر سعد کے دروازے پر امام حسین کو روئیں۔ان خواتین کا جاکر عمر سعد نے کاوہاں رونا لوگوں کو متوجہ کررہا تھا کہ بیہ قاتل حسین کا گھر ہے۔عمر سعد نے نگا۔ آگر مختار سے شکایت کی کہ ان عور توں کو میرے گھر کے سامنے سے ہٹاؤ۔ تو مختار نے بو پھا کہ کیا حسین ایرونا بھی نہیں جائے۔

یزید کے مرنے کے بعد کچھ اہلِ کوفہ نے عمر سعد کو امیر بنانا چاہاتو ہدان اور بنی ربیعہ کی خواتین روتی ہوئی مجد میں داخل ہوئیں ۔وہ روتے ہوئے کہتی تھیں کہ کیا عمر سعد کادل قلِ حین سے نہیں بھراکہ اب ننگ وعار کے بعد ہم

# نعمان ابن بشير

نعمان ابنِ بشیرابنِ سعد ابنِ معلبہ بن خلاص ابو عبد الله انصاری خزرجی کی پیدائش پینمبرگی مدینہ ہجرت کے ایک سال دو ماہ بعد ہوئی۔

(رجالِ صحح بخاری ج۲م س ـ ۵۱) مداه بس می میغم کی جمه ت کرده

نعمان انصار میں اور عبداللہ ابنِ زبیر مهاجرین میں ، پیغیرا کی ہجرت کے بعد پیدا ہونے والے لؤکوں میں سے تھے۔ نعمان اوراس کے باپ نے سقیفہ میں انصار کی مخالفت کرتے ہوئے سب سے پہلے حضرت ابو بکر کی بیعت کی۔ جب حضرت علی خلیفہ بے تو اس مخص نے امیرالمومنین کی بیعت نہیں کی بلکہ عثان کی تیم اور ان کی بیوی نائلہ کی کئی ہوئی انگل لیکر معاویہ کی طرف فرار ہو گیا۔ معاویہ نے ابو ہریہ اور نعمان کواس مطالبہ کے ساتھ حضرت علی کے باس بھیجا کہ قاتلان عثان کوان کے سیرو کرویں آباکہ ان سے قصاص لیاجائے۔

معاویہ جانتا تھا کہ علی الیا نہیں کریں گے ،لیکن اس کامقصدیہ تھا کہ جب یہ دونوں واپس آئیں گے اور اپنی زبان سے علی کی ذمت کریں گے تو اہلِ شام کو متنفر کرنا آسان ہو جائے گا اور یہ دونوں بھی علی سے دور ہوجائیں گے۔

پر حکومت کرنا چاہتا ہے۔ عمرابنِ سعد کا انجام

جس وقت مخار ثقفی محضرت امام حسین علیه السلام کے قاتلوں کو باری باری کیفر کردار تک پنچارہ تھے محرسعد کو اس شرط پر چھوڑ دیا تھا کہ وہ اس شر سے باہر نہیں جائے گا۔ لیکن ہردن وہ اس انظار میں رہتاتھا کہ اس کی باری کب آئے گی۔

آخر ایک دن مخار نے اس کو قتل کرنے اور اس کا سرلانے کے لئے اپنے کسی کارندے کو بھیجا۔ عمرسعد کو اس کے بستر پر قتل کرکے اس کا سرمخار کو پیش کیا گیا تو عمرسعد کا بیٹا حفص وہاں موجود تھا اُمیر مخار نے حفص سے بوچھا: تم اس سرکو پہچانے ہو ؟ تو اس نے کما ہاں پہچانا ہوں لیکن زندگی کی کوئی قیمت نہیں کہ بین اس کے بعد زندہ رہوں .... مخار نے کما کون کہتا ہے کہ تم اس کے بعد زندہ رہوں .... مخار نے اسے بھی قتل کرنے کا تھم دیا ، قتل کے بعد اس کے بعد اس کے سرکو عمرسعد کے سرکے پاس رکھا اور کما : عمرسعد کے سرکے پاس رکھا اور کما : عمرسعد کا سرحیین اس کے بعد اس بدلے بیں ہے اور حفص کا سرعلی اکبر کے سرکے بدلے بیں ایک تمائی قریش کو بھی رونے لگے اور کما کہ اگر میں امام حسین اگر کے بدلے میں ایک تمائی قریش کو بھی دولے قتل کردوں تو گویا میں نے حسین اگل کا بھی قصاص نہیں لیا ۔۔۔۔امیر مقار نے ان دونوں سروں کو حضرت امام سجاد علیہ السلام کے پاس مدینہ بھیج دیا۔

---**&---&**---

آنے کی دعوت دی۔ انہوں نے خط میں لکھا کہ ہم نعمان ابنِ بشیر کے ساتھ جمعہ وجماعت نیز عیدین میں شرکت نہیں کرتے۔ جب حضرت مسلم ابنِ عقیل کوفہ میں وارد ہوئے تو آپ نے مختار ابن الی عبیدہ ثقفی کے گھر میں قیام فرمایا اور کوفہ والوں سے امام حسین کے لئے بیعت لی۔

کوفہ والوں کی مسلم ابن عقیل کے ساتھ اجتماعات اور سرگری دن ہہ دن برحضے کے باوجود نعمان بن بشیر لاتعلقی اور تجابل سے کام لیتا رہا اور کوفہ والوں کے امام حسین کے نمائندہ کے ساتھ اظہارِ عقیدت کے اعلان اوران کے گرد جمع ہونے کے خلاف کوئی اقد ام نہیں کیا۔ چنانچہ کوفہ میں موجود بنی امیّہ نواز شخصیات جن میں عرابن سعد عبداللہ ابن مسلم بن ربیعہ فزری 'امارہ بن عقبہ وغیرہ سے 'سب نے مل کر نعمان سے مطالبہ کیا کہ وہ کوفہ میں بنی امیّہ کے خلاف ہونیوالی ان حرکات کے بارے میں اپنے مؤقف کا واضح اعلان کرے آگہ اس جونیوالی ان حرکات کے بارے میں اپنے مؤقف کا واضح اعلان کرے آگہ اس تحریک کا سدباب کیاجا سکے۔ اس وقت نعمان ابن بشیر منبر پر گیااور حمدو ثنائے اللی کے بعد اس نے کہا:

اللہ اوگوں ایم سمی سے جنگ نہیں کروں گا جب تک کوئی مجھ سے نہ لاے میں کی پر حملہ نہیں کروں گا سوااس کے کہ جو مجھ پر حملہ آور ہو میں کسی پر حملہ نہیں لگاؤں گا۔ خدا کے بندو خدا سے ڈرو فقنہ و فساد کی طرف جلدی نہ کرو جس میں خونریزی اورانسان کی ہلاکت اور جائی اوراموال کا زیاں ہے۔ اگر تم نے مجھ سے منہ موڑ لیااور بیعت کو توڑ لیا اورانپ امام یزید کے خلاف اقدام کیا تو میں حمیس تکوار سے قتل کروں گا جب تک یہ تکوار

جب یہ دونوں حضرت علی کے پاس پنیچ تو آپ نے فرمایا کہ تم (نعمان)
اپی قوم میں ہدایت یافتہ انسان ہو ' تمماری قوم (انصار) کے چار پانچ کے سوا
تمام افراد میری پیروی کرتے ہیں۔ کیا تم ان چند افراد کے ساتھ رہو گے ؟
تواس نے کما:

خدا آپ کے امور کی اصلاح کرے ۔ میں آپ کے ساتھ رہنے کے لئے آیا ہوں۔ میں معاوید کا بیغام اس لئے لایا آکہ آپ کے پاس آنے کا بیانہ مل جائے ۔ اس کے بعد نعمان حضرت علی کے پاس رہاجبکہ ابو ہررہ ومثق والیس چلاگیا۔

چند ماہ بعد نعمان پھر فرار ہو گیا۔ معاویہ کے پاس جاتے ہوئے عین التمر نای جگہ پر حفرت علی کے گور نرنے اس کو گر فنار کرکے زندان میں ڈال دیا 'وہاں فرضہ بن کعب نے جوانصار سے تھے 'سفارش کرکے اس کو آزاد کرایا۔ یہ جلد ہی فرار ہو کر معاویہ کے پاس پہنچ گیا۔ نعمان بن بشیر عثانی العقیدہ تھا۔ معاویہ سے ایک ہزار کالشکر لیکر عین التمریر حملہ آور ہوالیکن شکست کھا کر واپس چلا گیا۔

(شربِ نَجَ البلاغہ ابنِ ابی الحدید ج کم ۲۰۰)

نعمان ابنِ بشیر اُن اشخاص میں سے تھا جو معاویہ کے فائدے کے لئے عدیث جعل کیا کرتے تھے۔ جنگ ِ صفین میں معاویہ کے ساتھ انصار میں سے نعمان ابنِ بشیراور مسلمہ بن خویلد کے علاوہ کوئی اور نہیں تھا۔ معاویہ کے مرنے سے پہلے یہ شخص کوفہ میں معاویہ کی طرف سے گور نر تھا۔ یہاں تک کہ معاویہ مرگیا۔ کوفہ کے شیعوں نے حضرت امام حسین کو کوفہ تھا۔ یہاں تک کہ معاویہ مرگیا۔ کوفہ کے شیعوں نے حضرت امام حسین کو کوفہ

## ۱-- مرکزی سیاست کی پاسداری

یعنی مرکز کی سیاست کے کیا مقاصد ہیں۔ مرکز کو کس طریقہ سے بچایا جائے۔ مرکز کی سیاست کا اجراء اور نفاذ کیے کیا جائے۔

# ۲ – ذاتی اور شخصی سیاست

ایک شخص خود لوگوں میں کس طرح محبوب القلوب رہے گا۔ کس طرح لوگوں پر اس کا تسلط رہے گا۔ لوگ اسے کیسے اور کیو نکر پیند کریں گے۔

## ۳-- مرکزیے اختلاف نظر

مرکزی سیاست کے نفاذ کو مرکز کے مفاد میں نہیں پاتا بلکہ اس وقت کا بیہ اقدام مرکز کے خلاف سمجھتا ہے۔وہ وقتی طور پر مرکز کی ناراضگی کو مول لے لیتا ہے۔مرکز کی طرف سے ہونے والے عماب کو برداشت کرنے کے لئے آمادہ رہتا ہے۔

اگر مرکز کویہ احساس ہو جائے کہ یہ مخص مرکز کا خالف ہے 'مرکز کے حق میں نہیں تو مرکز اس کو کچل دیتا ہے یا ختم کر دیتا ہے۔ لیکن اگر مرکز نے درک کیا کہ وہ مرکز کے خلاف نہیں بلکہ وہ مرکز کے حق میں ہے لیکن مرکز کی پالیسی سے اختلاف نظر رکھتا ہے تو اس وقت اس کو وقتی طور پراس کے منصب سے ہٹا دیتا ہے اور کسی اور کو اسکی جگہ تعینات کر دیتا ہے۔ اس کے حق میں آثار چڑھاؤ کرکے اس پر اور اس کے ردِ عمل پر کڑی نگاہ رکھتا ہے۔ بعد میں اس کو معزول و بر طرف کردیتا ہے یا ترقی دے دیتا ہے۔ لہذا کسی میرے ہاتھ میں رہے گی میں اس سے تنالاوں گا چاہے میرا کوئی مدوگار ہویا نہ ہو۔ اور چاہے میرا کوئی ساتھ دے یا نہ دے۔ میں جانتا ہوں کہ تم میں حق کو چاہنے والے باطل کے چاہنے والوں سے زیادہ ہوں گے۔"

یہ خطبہ سننے کے بعد عبداللہ بن مسلم بن سعید خزر می نے کما:
تہاری یہ گفتگو غلط ہے۔ یہ بات جو تم نے کہی ہے اس میں وحش کے خلاف رعب و دبد بہ نہیں 'تمہاری گفتگو سے کمزوری جھلکتی ہے۔ نعمان نے جواب دیا کہ خدا کی اطاعت کرتے ہوئے کمزوروں میں سے ہونا میرے لئے بہتر ہے بجائے اس کے کہ معصیت میں رہ کرطاقتور ہو جاؤں۔

عبدالله بن مسلم اور عمربن سعد نے فوراً بزید کو خط لکھا کہ اگر کوفہ کو اپنے قصہ میں رکھنا ہے تو نعمان بن بشیر سے قوی تر مخص کو گور نر بنائے جو یہاں کی تحریک کو کچل سکے۔

(مقلِ حسین تالیف آیت الله سید محمد تقی آل بحرالعلوم ص ۲۱۸ نقل از تاریخ طبری محامل ابنِ اثیرج ۳ یص ۲۲۷ ارشادِ مفید ص ۱۸۷ مقلِ خوارزی فصل عاشر- بحارج ۳۳ یص ۳۳۳ بلازری ج۲ص ۷۷)

نعمان ابن بشیر کے اس تجابل اور نرم روتیہ کی وجوہ پر غور کرنے سے پہلے حسبِ ذیل نکات قابلِ توجہ ہیں:

دنیا میں قدیم زمانے سے لے کر دورِ حاضر تک حکومتوں کے ذیلی اداروں کے مسئولین کا رویتہ اور سلوک اپنی ماتحت رعیّت کے ساتھ مختلف ہو تا ہے اور اپنے رکیس اور حاکم کے بارے میں نظریہ بھی مختلف ہو تا ہے۔

مسلم بن عقیل کا قیام عقار کے گھر تھا اور معقار نعمان ابن بشیر کا داماد تھا۔ اگر وہ کوئی اقدام کرتا تو زو میں اس کی بیٹی اور داماد آجاتے۔ ممکن ہے مسلم بن عقیل کا معقار کے گھر کواپی قیام گاہ بنانے کی وجہ بھی یمی ہو۔

-- وہ یزید سے خاص خوش نہیں کیوں کہ بی امیہ بالعموم اور یزید بالخصوص انصار کو حقیراور ذلیل سمجھتے اور نفرت کی نگاہ سے دیکھتے ۔ تھے جس کی دووجہ ہیں۔

(الف) جب پنیمر نے وعوت اسلام دینا شروع کی تو ابوسفیان مشرکین کی قیادت کرتے ہوئے پنیمر کی مخالفت میں کھڑا ہوگیا۔ اہل مدینہ نے پنیمر کو اینے یمال پناہ دی اور جب ابوسفیان نے حضرت محمر کے خلاف جنگ کی تہ انصار نے حضور کا ساتھ دیکر معاویہ کے آباواجداد کو بدر اور احد میں قتل کیا۔

(ب) جنگ ِ مفّین اور دیگر جنگوں میں انصار نے علی کا ساتھ دیا جبکہ

بھی سا ی مخصیت کے بارے میں جلد ہی کوئی رائے قائم کرنا درست نہیں۔

اسی او کی ازبان حقیقاً دیا ند ار اور باغمیر ہوتا ہے وہ وقتی مصلحت کے تحت کسی

حکومت میں آتا ہے اور جونی اس کا ایمان خطرے میں پڑتا ہے وہ اس عمدے کو
خبر باد سدیتا ہے۔ مثلاً حربن بزید رہائی جو عمربن سعد کا ساتھ دیتے رہے۔ حسین اگرائے ہو اس سعد کا ساتھ دیتے رہے۔ حسین کا رائے روکا کوف نہ جانے دیا آر بلا میں لشکر ابن سعد میں رہے لیکن جب انہیں

یقین ہوگیا کہ حسین قبل کردیتے جائمیں گئے خود کو جنت اور جنم کے در میان پایا '
ایمان کو خطرہ میں پاکر لشکر سعد سے نکلے اور امام حسین کی خدمت میں آئے اور راوخدا میں جان دے دی۔

راوخدا میں جان دے دی۔

للذا جب تک کئی کی زندگی کے تمام پہلوؤں کا گرا مطالعہ نہیں کیاجائے اچھائی یا برائی کے بارے میں کوئی فیصلہ نہ کریں۔

ان تمام نکات کو سامنے رکھ کر نعمان ابنِ بشیر کے تجابل اور نرمی کا تجزیہ و تحلیل کرنے کے بعد ہی ہم کسی نتیجہ پر پہنچ کتے ہیں۔

#### نعمان کے تجابل کے اسباب

ا -- بہت سے سیاستدان ضعف ارادہ اور قوت فیصلہ نہ رکھنے کی وجہ سے ہنگای حالات میں جلد فیصلہ نہیں کریاتے۔

۲ -- نعمان ابنِ بشیر حجازی تھا۔ حجازیوں کی طبیعت میں غفلت مجمود اور عدم تحرک ہے۔

r ۔ وہ اپنی صحابی رسول کی حیثیت کو محفوظ رکھنے کا خواہاں تھا کیوں کہ صحابی رسول ہوتے ہوئے عام مسلمانوں کاخون بمانا مناسب

صادر ہونے تک نعمان مسلم کو ڈھیل دیتا رہا۔ اس کی پالیسی کے دلا کل بیہ ہں:

(الف) اس نے اپنے خطبہ میں کما کہ اگر لوگ دارالامارہ کی طرف بردھیں گے اور حکومت کے زوال کے لئے قدم اٹھائیں گے تو میں ان سے آخری دم تک تن تنمالزوں گا۔

ب جب عبیداللہ ابن زیاد دارالامارہ کے دروازہ پر پہنچا تو اس نے اسے امام حسین سمجھ کر کما کہ دارالامارہ میرے پاس امانت ہے میں آپ کے سپرد نہیں کروں گا 'برائے مرمانی یمال سے طے حائمں۔

اس نے ایل کوفہ سے کہا کہ "اپ اہام وقت بزید کی اطاعت کریں اور بیعت نہ تو ٹیس"۔ اگر وہ شریف انسان ہو تاتو بزید کو کسی صورت اپنا اہام قرار نہ دیتا۔ اگر وہ خود کو جمہوریت کا علمبردار سجھتا تھاتو بزید کی حکومت کے جبرو تشدد اور رشوت ستانی پر قائم ہونے کے باوجود وہ بزید کی اطاعت کی دعوت کیوں دیتاہے۔ اس عمل سے تو وی خوش ہو سکتا ہے جو بزید کے سامتی کو اہلِ حق اور اس کے خالف کواہل باطل کہتا ہو۔

وہ آگر امام تحسین کے لئے دل میں نرم گوشہ رکھتا اور دل سے
یزید کی حکومت کا مخالف ہو تا تو کوفہ کی گور نری چھوڑ کہ امام حسین ا کے ساتھ مل جاتا یا کم از کم مستعفی ہو جاتا لیکن آخری دم تک اس نے دار الامارہ کو بقول اس کے بنی امتیہ کی امانت سمجھا اور اس کی معاویہ کے ساتھ نعمان ابنِ بشیر اور مسلمہ بن مخلد کے سواکوئی نہیں تھا۔

بت سے سیاسران حلم مبرو تحل اور نرم مزاجی سے مشکل ہے مشکل مسائل کو حل کرتے ہیں اور اسی میں مشکلات کاحل مضمر سجھتے ہیں۔جس طرح خود معاویہ اس کام میں ماہر تھا۔ نعمان ابن بشیر کی سیاست کارخ اوراس کاسیاسی مزاج نرمی پر قائم تھا۔معاویہ نے اس کواس نرم مزاجی ئے سبب کوفہ کی گور نری پر مقرر کیا تھا۔ کیونکہ سفاک اور تھی القلب زیاد ابن ابیہ کے دور کی سفاکی نے اہل کوفیہ کے ولوں میں بی امتیہ کے نلاب نفرت پیدا کردی تھی۔ وہ بی امیہ کو نفرت کی نگاہ سے دیکھتے تھے الذا معاویہ نے نعمان ابن بشیر کی نرم مزاجی کی بناء پر اس کو کوفہ کا گور مزبنایا۔ نعمان اپنی نرم مزاجی ہے عالات کو ڈھیل دیتا رہا۔ ادھر کوف میں امام حسین کے حق میں آواز بلند ہو چکی تھی ۔اس نے سوچاکہ اگر ان حالات میں کوئی قدم اٹھایا گیا تو ممکن ہے بنی امتہ کی حکومت کے زوال کا سبب ہے۔ اگرالیا ہوا تو خود بزیر کی عکومت کی طرف سے موردِ عتاب قراردیاجا سکتا ہے اور دوسری طرف اہل کوفہ کی طرف سے بھی موردِ عتاب قرار یائے ۔ دوسری صورت میں چونکہ اینے آتا کا نمک خوار تھااوراس کے سامنے جوابدہ تھا۔ ان حالات کے بیش نظریہ بردی حرکت تھی 'یہ بی امتیہ کے خلاف ایک چھوٹی سی جھڑپ نہ تھی۔ لندا اس کے بارے میں مرکزی حکومت کو فیصلہ کرنا جائے۔ چنانچہ مرکزے فیصلہ

اس کتاب کی تالیف میں مندرجہ ذیل کتب ہے استفادہ کیا گیاہے

(۱) قرآن کریم

(۲) نبج البلانه 'سيد شريف رضيٌ

(٣) شرح نبج البلاغه 'ابن الى الحديد

(٣) قاموس نبج البلاغه محمد على شرقي

(۵) معم نج البلانه سيد محمه كاظم محمري

(٢) اصولِ كافي الشيخ كليني

(4) انوار نعمانیه سید نعت الله جزاری

(٨) بحارالانوار 'علامه مجلسي"

(٩) الغدير علامه اميني

(۱۰) متدرک سفینة البحار 'شخ علی قاضی شرودی

(۱۱) تحت العقول وحيين ابن حربه شعباني

(Ir) معم رجالِ حديث 'آيت الله سيد ابوالقاسم خوكي"

(۱۳) میزان الحکمه محمدی رے شری

(۱۳) الحياة محيمي برادران

(١٥) نبج الشاده

(١٦) معالم المدرستين 'علامه سيد مرتعني عسكري

حفاظت کرتا رہا۔

(ر) اگر اس کی بیہ نرم مزاجی اور سستی بزید کی مخالفت پر بہنی ہوتی تو بزید اس کواس سستی کے نتیج میں اس منصب سے ہٹاکر موردِ عتاب قرار دیتااور اس کو شمص کا گور نر نہ بنا تا۔ بلکہ نعمان تو بزید کے مرنے کے بعد اس نے عبداللہ ابن نک شمص کا گور نر رہا۔ بزید کے مرنے کے بعد اس نے عبداللہ ابن ذبیر کی بیعت کی۔ جب اہلِ شمص نے عبداللہ ابن دبیر کے خلاف بغاوت کی تو نعمان وہاں سے فرار ہو گیا۔ جس پر خالد نے اس کا تعاقب کر کے شمص ہی میں قتل کر دیا۔

اس تمام تجزیہ و تحلیل کے بعد اس کا یہ جملہ کہ "اطاعتِ خدامیں مستفعت ہوتا مجھے پیند ہے اور معصیت خدامیں جتلا ہو کر صاحب عزت ہونے ہے بہتر ہونا مجھے پیند ہے اور معصیت خدامیں جتال ہو کر صاحب کی ترجمانی نہیں کرتا۔اگر وہ امام حسین کے قیام کے موقع پر امام کے خلاف اقدام کو معصیت سمجھتا تھا تو امام کو شمید کئے جانے کے بعد وہ کیول بزید کے پرچم تلے رہا۔

---☆**-**---☆----

1 A+

٣At

(۴۱) تذكرة الخواص 'علامه سبط اين جو زي (وفات سنه ۱۵۴ هه)

(٣٢) فروغ ابديت 'آيت الله جعفرسجاني

(۳۳) اہل بیت کی زندگی 'شهید سید محمہ باقرالصدر"

(٣٣) نبج الصباغه "محقق الحاج شيخ محمه تقى تسترى

(۴۵) تاریخ اسلام 'مثس الدین محمد این احمد این عثمان ذہبی (وفات سنہ ۲۴۸ھ)

(m) تحقیق درباره روز اربعین محمر علی

(٣٧) بدايه ونمايه 'حافظ ابن كثير (متونى سنه ٣٧٧هـ)

(۲۸) تهذیب! لتهذیب 'شهاب الدین احمد بن حجر عسقلانی (متوفی سنه ۵۸۴ هه)

(۴۹) مروج الذهب محيب ابن على مسعودي (متوفى سنه ٣٣٧هه)

(۵۰) مسيراعلام بلا احمد ابن عثان ذہبی (متوفی سنہ ۲۸۵ھ)

(۵۱) ابوالشهدا حسين ابن علي 'عباس محمود عقاد

(۵۲) تاریخ طبری محمد این جریر طبری

(۵۳) آریخ ابن خلدون

(۵۲) تاریخ ابن عساکر (ومثق)

(۵۵) تاریخ کامل این اثیر

(۵۱) نامخ التواريخ 'محمه تقي سپر

(۵۷) تجارب الامم 'ابو علی سکوی را زی

(۵۸) العواصم من القواصم ' قاضي الي بكربن عربي مالكي

(۵۹) الامامه وانساسه 'ابن تنسه

(٦٠) آريخ لعقوبي 'لعقوبي

(٦١) ملل و نحل ،شهرستانی

(۱۲) - تاریخ بغداد 'سعید بن بیسونی زغلول

(۱۳) تاج العروس 'سيد محمه مرتفعٰی حسینی زبردی

(٦٣) وفيات الاعميان 'ابي العباس عمس الدين احمد بن محمد بن ابي بكر خلقان (وفات سنه ٢٠٨هـ)

(١٤) حيات امام حسين 'باقر شريف قرشي

(۱۸) نۇرة الىمىين معجم مهدى منس الدين

(١٩) اعمان الشيعه سيد محسن إمين

(٢٠) ائمه اثناعشر' بإثم معروف حني

(۱۱) اسد الغابه 'علامه ابن اثير

(۲۲) رجالِ نجاشی 'ابی العباس احمد ابن علی نجاشی کونی (متوفی سنه ۳۵۰هی)

(۲۳) اعلام الوريٰ 'طبري

(٣٨٠) كتاب الارشاد 'شخ مفيدٌ

(ra) مقاتل الامويين امحد الحسيني

(۲۶) وارث إنبيا محمرمهدي مش الدين

(۲۷) فروغ ولايت 'آيت الله جعفر سجاني

(۲۸) ائمه اثناعشر'استاد عادل ادیب

(٢٩) امام حسين عبدالله علائلي

(۳۰) ائمتنا على محمه على دخيل

(٣١) غارات 'الى اسحاق بلال <sup>أقف</sup>ى

(۲۲) رجال صحح مسلم

(۳۳) رجال صحیح بخاری

(۳۵) حیاتِ امام حسّ 'باقر شریف قرشی

(٣٤) ابن عباس ،جعفر مرتضلي عالمي

(٣٨) نقه سيره 'غزالي

(۳۹) فقه سره 'رمضان لوطي

(۴۰) حلية الاولياء 'ابولغيم اصفهاني

(۸۹) انصار الحسين "محمد على عايدي

MAM

(٩٠) مبعوث التحسين" محمر على عابدي

(٩١) منير الاحزان 'شخ شريف الجواهري

(۹۳) انصار الحسين محمد مهدي شمس الدين

(۹۴) يوم عاشوره موسيه ابلاغ

(٩٥) عواكم العلوم 'شخ عبدالله بحراني

(٩٦) عنمانِ أمام حسينٌ " فين محمر صادق نجى

(٩٤) - ليوف ني قتل الظفوف 'سيد ابن طاوؤسٌ

(٩٨) مع الحيين في نهفته 'أسد حيد ركو في

(۹۹) خطبهٔ امام حسین در منی محمر صادق نجی

(۱۰۰) نفت امام حسين معجمه رضا جلالي

(۱۰۱) حسين في الفكر المسيحي 'انطون بإرا

(۱۰۲) حسين ابن علي محمر يزدي

(١٠٣) مقاتل الطالبين 'الى الفرخ اصفهاني

(۱۰۴) زند گانی امام حسین عماوزاده

(١٠٥) ننخب طريحي 'شيخ طريحي نجفي

(۱۰۶) معالى السطين بيخ مهدى مازندراني

(۴۸) ساست الحسين عبد العظيم رييعي

(۱۰۹) ماهیت قیام متمار 'سید ابوفاهش رضوی

(۱۰۰) زند گانی امام حسین "نضل الله کمیانی

(۱۱۱) الشميدوا نثوره مهادي المدري

(۱۱۲) محاضرات نی نورة الحسین "مسد محمر ماشمی

(١٥) مجم البلدان "يعقوب ابن عبدالله حموى روحي بغداد (متونى سنه ١٣٦هـ)

(۲۲) لسان العرب 'علامه ابن منظور

(١٤) دائرة المعارف 'فريدوجدي

(١٨) آاريخ ادب العرلي 'ذاكثر محمود

(٦٩) مجمع البحرين

(20) المنجد

(ا2) مقائيس اللغه

(21) مقل الحسين" أيت الله سيد محمد تقى آل بحرالعلوم "

(۷۳) مقل الحسين" سيد محسن امين

(۷۴) مقل الحسين"عبدالرزاق مقرم

(۷۵) مقل الحسين" ابي محتن

(۷۶) مقتل الحسين "عبدالز مرا كعي

(۷۷) نفس المهموم بشيخ عباس فمي

(۷۸) حماسة حسيني مشهيد استاد مرتضي مطهريّ

(49) الايقاد 'سيد مجمع على شاه عبد الغطيمي

(۸۰) العونّ العبرى الراهيم المهانجي

(AD) بررى تاريخ عاشورا 'وْاكْرْ محمدابراتيم آخي

(٨٢) محاضرات في المحالس الحسنيه محيد الوماب كاثبي

(٨٣) الحسين والسنه عبدالعزيز طباطبائي

(٨٢٧) الحسين في طريقه إلى الثهادة معلى بن الحسين الهاشي

(۸۵) امام حسين" سيد باشم رسولي محلاتي

(٨١) بان الاول للثورة الحسين " كلا برالسد حسن الحليب

(۸۷) مسلم بن عقبل 'عبدالرزاق مقرم

(٨٨) نفته الحسين "علالي حسيني

#### واقعه بكربلاكي مصادروماخذ

🗨 ـ معاویه کی آقربر کاجواب

ا- معالم المدريتين ج ٣-ص ١٩

۲- الامامه والساسيين اص ۲۰۸ ــ ۲۰۹

مطبوعه ابران ۱۳۱۳ ه

🗨 - امام کے نام معاویہ کا تبدید نامیز خط

ا- تاريخ اسلام اجي (١٠ تا٨٠٥) عن ١

۲- مقتل ابو محننت ص اا

س تاریخ این عساکرص ۱۹۸

۔ امام حسین کا خط معاویہ کے جواب میں

ا۔ ائمتناج اص ۲۰۵

۲- تاریخ این عساکر هل ۱۹۰

ے۔امام حسین کامعادیہ کے اموال پر قبضہ کر کے معاویہ کو خط لکھنا

الله الشاوة ص ٢٦٩

ے۔عبداللہ ابن جعفر نے یزید کی ولی عمدی کی مخانف کی اور معاویہ کے سامنے ۳ تباویز رتھیں

MAR

(۱۸۷ نظام سیای فی الاسلام 'باقر شریف قرشی

(۱۱۵) نظام الحكم والاداره شيخ مهدى تثم الدين

(۱۱۶) نظام الحكم في الشريعه و التاريخ الاسلامي ' ظافر قاسي

(۱۱۷) ولايت فقيه "آيت الله منظري

(۱۱۸) دروس نورة الحسين معلامه سيد حسن شيرازي

(۱۱۹) عليٌّ و الحاكمون 'آيت الله شخ محمه صادق شراني

(۱۲۰) ابصار العين في انصار الحسين "

(۱۲۲) مبانئ سیاسی اسد الله بادا میمان

(۱۲۳) الحوار في الفكرانسياي 'اسد حيدر كوفي

(۱۲۳) امریالمعروف و نهی عن المنکر 'آیت الله حسین نوری

(۱۲۵) مجلّه ثقافة الاسلاميه از انتشارات رائيزني جمهوري اسلاي ايران (ومثق)

(۱۳۷) مجلّه توحید (عربی) از انتشارات سازمان تبلیغات اسلامی (جمهوری اسلامی ایران)

(۱۲۷) رسالة الحسين

-(۱۲۸) رساله الاضواء

(۱۲۹) رسالة الثقلين از انتثارات مجمع جهاني ابل بيت " (جمهوري اسلاي ايران)

(١٣٠) پاسدار إسلام ازانتشارات وفتر تبليغات اسلاي (قم)

🖈 الامامه والساسه ج اص ۱۵۰

ے۔ کو نیوں کی طرف امام حسین کو معاویہ کے خلاف قیام کی دعوت اور امام کاصلح کو ولیل بناکر انگار

ا- اعلام الوري ص ۲۲۰

۲- نفس المموم ص ۲۴

اعيان شيعه جاص ١٨٥

← معادید کی موت اور امام کی جانب سے انکار بیعت کی خبر ننے کے بعد المیان کوفد کے خصوصی اجلاس سے

سلیمان بن صرد خزاعی کا خطاب

ا- نفس المهموم ص ۸۰

۲- اعیان شیعه ج اص ۵۸۹

س- بحارالانوارج ۲۲م ص ۳۳۳

۳۔ تاریخ طبری جسم ص ۲۶۱

۵- مقل ابو محننت ص ۲۶

پ بزید کا خط ولید کے نام کہ بیعت طلب کرواور حسین کے ساتھ شدّت سے پیش آؤ

ا- نفس المهموم ص ٦٧

۲- معالم المدرستين جـ ۳ ص ۳۵

س- مقتل ابو محتنف ص سا

← یزید کااین قوم سے خطاب اور مشورہ ۔۔

🖈 نفس المهموم ص ۸۷-۸۸

- وليدنے مروان كو مشور ہ كيلئے طلب كيا

🖈 نفس المهموم على 🖈

← - امام حسین "نے بنی ہاشم کے مسلح جوانوں کو وار الامارۃ کے دروازے پر منتظررہے کا حکم دیا۔

**ሥ**ለዣ

🖈 الامامه والسياسه ج اص ۲۹

- معادیه کی طرف سے عبیداللہ ابن زیاد کا تقرر نامہ

ا- معالم المدرستين ج ٣ ص ١٨

۲- تهذیب التهذیب ج۲م ۳۰۲

m- اعلام الوري ص ۲۲۲

۳- الامامه والسياسه ج ٢ص ٣

۵- اعیان شیعه جام ۵۹۰

🕣 -معادیہ کی یزید کو تین افراد سے مخاط رہنے کی وصیت

🖈 مقتل الحسين"، محمد تقى بحرالعلوم" ص ١١٠

- تقل ا

ا-ا- آرخ طبري ج ۵ طبع قابره

ا-٣- العقدالفريدج ٢ ص ٢٤ سطيع ثاني (قابره)

۲- نفس المهموم ص ۲۲

m- مقتل ابو محنن<sup>-</sup> ص

۳- تاریخ این عساکر ص ۱۹۹

۵\_ بحار الانوارج ۲۳ ص ۱۳۱۱

← عبدالله ابن زبیر کامعاویه سے کہنا که "انصاف کرویزید کی بیعت صحح نہیں"

ا- الامامه والسياسه ج اص ٢٩

۲- معالم المدرسين ج سوص ۱۹

🗨 - عبدالله ابن عمر کامعاویہ ہے کمناکہ "بہ (خلافت) بادشاہت نہیں جو وراثت میں دی جائے اگر ابیا ہو آلو

میں اینے باپ کاوارث بنتا"

م \_ تاريخ كالل ابن اشيرة سم عدم عدم

س<sub>اس</sub> مقل خوار زمی ص ۱۸۲

۵- مقل الحسين "سيد محمر تقى آل بحرالعلوم من ۱۳۰ طبع بيروت

٧- عوالم العلوم ص ١١١٦

۷- كتاب الارشاد فيخ مفيد عليه الرحمه من ٢٠٠

۸- مخنان امام حسین "مشخ محمه صادق نجی ص ۱۱

9- مقتل ابو محنیف ص

ا۔ اعیان شیعہ ج اص ۵۸۸

اا بحار الانوارج ٢٣٨ ص ١١٢ ـ ٢٢٥

🗨 ـ مروان بن تھم کالهام کو بزید کی بیعت کامشورہ اور امام کاجواب

ا۔ گھوف' این طادؤس ص ۲۳ – ۲۴

۲۔ مقتل خوار زی ج اص ۱۸۵

m\_ عوالم العلوم ص 20|

مقل الحسين "ميد محمر آقي آل بحرالعلومٌ ص اساا طبع بيروت

🛶 منان امام حسين" ، شيخ محمه صادق تجمي ص ١٦

۷- ارشاد مغیر ص ۲۱۰

۷۔ نفس المهوم ﷺ في ص ا

۸- معالم الدرستين ج سم ۲۷

۹۔ اعمان شیعہ ج اص ۵۸۸

- امام کامجلس ولید میں مروان سے خطاب

ا۔ مقل ابی محننٹ ص ۲ طبع اران

۲۔ ارشاد مفیدٌ ص ۲۱۰

١- كتاب الارشاد الشيخ مفيدٌ ص٢٠٦

r- معالم المدرستين ج موص ٢٦

م مناقب این شر آشوب ج ۴ ص ۸۸ (معمولی سے اضاف کے ساتھ)

سم۔ تاریخ طبری جے ۵

۵۔ تاریخ کامل ابن اثیرج ۳ (س ۲۰ جمری کے واقعات میں)

١٢٩ مقتل الحسين "محمد تعى آل بحرالعلوم" ص ١٢٩

2- أننس المهموم 'شيخ فتى ص ١٨

٨- مقل ابو محننت ص ١٩

9\_ اعمان شیعه ج اص ۵۸۷

۱۰ بحار الانوارج ۲۳ ص ۳۲۳

🕒 ـ مروان کاولید کو مشوره که امام کو بهیں قید کرلو

۱- معالم المدريتين ج ٣٩ص ٣٥

r\_ تاریخ طبری بیس س ۲۵۴

س- مقتل المسين" مبيد محمد تقى آل بحرالعلوم من ١٢٩ نقل از

سورا مناقب ابن شر أشوب ج سم ٥٨

س-r- کامل ابن اثیرج ۳ (سن ۲۰ بجری کے واقعات میں)

٣-٣- أنس المهموم <sup>و</sup>فينج فتى ص ٩٩

س- س- اعلام الوري ص ۲۲۰

۵۔ مقتل ابو محتنف ص ۲۰

۲- اعیان شیعه ج اص ۵۸۷

2- بحار الانوارج مهم ص ٣٢٣

پ۔واید ہے امام کا خطاب

ا - آریخ طبری نے کامل ۲۱۸-۲۱۸

ma+

1991

```
٢_ عوالم العلوم ص ١٤٤
```

- - يه- نفس المهموم "فيخ فتي ص ٢٢
  - ۵۔ بحارالانوارج ۲۲۳ ص ۳۲۷
- 🗨 امام حسین کی روضهٔ رسول گیر خدا ہے وعاو مناجات
  - ا- مقتل خوار زى ج اص ١٨٦ نصل ٩ طبع نجف
    - ۲- مقتل عوالم العلوم ص ۵۴
- ٣- مقتل الحسين" سيد محمد تقي آل بحرالعلوم" ص ١٣٣
  - ٣\_ بحار الانوارج ٣٣٨ ص ٣٢٧
- 🗨 محمہ بن حنیہ کا امام کو دو سرے شہوں میں نمائندہ جیجنے کامشورہ اور امام کا اظہارِ تفکر
  - - ۲- تاریخ طبری ج ۴مس ۲۵۳
  - س- تاریخ کامل این اثیرج ساص ۲۹۵
  - ٣٠- نماية الارب للنوري ج ٢٠ص ٣٨١ طبع قابره (عبارت ك معمولي
    - اختلاف کے ساتھ)
    - مقتل الحسين" ، محمد تقى آل بحرالعلوم" من ١٣٦١ ١٣٤
      - ٧- كتاب الارشاد شخ مفيه عليه الرحمه ص ٢١٠
        - ۷- نفس المهموم ص ایم
        - ٨- مقل ابو محننف ص٢٢
        - ۹- اعیان شیعه جاص ۵۸۸
        - ۱۰ بحارالانوارج ۲۲۸ ص ۳۲۷
      - اا- لمحوف 'ابن طاوؤس ص ۱۲۳–۱۵ طبع ار ان
        - ۱۲- مناتب ابن شمر آشوب ج ۴ ص ۸۸

→ المام نے ولید سے کماکہ تم اماری مخفی بیت سے قانع نسیں ہو کے اندا ہمیں سب کے ساتھ بااؤ

- ۱- معالم المدرشين ج ۳ ص ۲ ۲ مــ
- ٢- مقتل الحسين" ، محمد تقى آل بحرالعلومٌ من ١٢٩ نقل از
  - ۲۔۱۔ تاریخ طبری ج ۵
- ۲-۲ آریخ کال این اثیرج ۳ (من ۲۰ جمری کے واقعات میں)
  - ۲-۳\_ مقل خوار زی ج افعل ۹
  - ٣-٢- نفس المهموم بشيخ فمتى ص ١٩
    - ۲-۵- اعلام الوری ص ۲۲۰
      - س. مقل ابو محنن<sup>ی</sup> ص ۲۰
    - ۵۔ اعیان شیعہ ج اص ۵۸۷
  - ۷- بحارالانوارج ۱۳۳۳ م۲۳۳

← - دلید نے مروان سے کہا" وہ فحص جے خونِ حسین" کا حساب دینا ہوگا اس کا میزانِ عمل بہت خفیف

ہوگا"

- ۱۔ تاریخ طبری جسم ۲۵۲
- ۲- الفتوح 'ابن اعثم الكوفي ج ۵ ص ۱۸
- ٣- لهوف 'ابن طادؤس من واطبع نجف
- ۵- النماية الارب للنوبري ج٠٢ص ٩٤٣ طبع قابره
- ٧- مقل الحسين" محمر تقي آل بحرالعلوم" ص ١٣٠٠ طبع بيروت
  - 2- اعلام الوري ص ٢٢٠
  - ۸ بحارالانوارج ۲۳ م ۲۳۵
  - ے۔امام حسین کا روضۂ رسول پر پیغیبر سے خطاب
    - ا- معالم المدر شين ج ٣ص ٢٧

Mar

rar

۳-۵\_ تاریخ ابن عساکر ص ۲۰۵

سمه منقل ابو محننت ص ۱۲

🗨 - عبدالله مطیع کالهام کو سفرے باز رہنے کامشورہ

۱- معالم المدرستين ج ۳ ص ۵۱

۲- آریخ اسلام زبی ص ع (۲۰ آ ۸۰ م)

سے آریخ طبری جے مس ۲۹۸

س- نفس المموم ص **۸**۷

۵- مقل ابو محنف ص ۴۶

۷- اعیان شیعه ج اص ۵۹۴

۷۔ بحارالانوارج ۳۸ص ۲۷

🕳 ـ عبدالله ابن جعفر کا امام کو نه جانے کا مشورہ

۱۔ تاریخ اسلام زہبی ص ۹(۲۰ تا۸۰ه)

r- مقتل الحسين "سيد محمر تقي آل بحرالعلوم م ١٤١٠-١٤٢٠

۳- البدايه والنهايه ج ۸ ص ۱۵۸

۵- تاریخ طبری ج ۳ ص ۲۹۱

🕳 ـ. عمراین مخزویی کا مام محو مشوره ویتا اور امام کاانهیں مشفق قرار دینا

ا- مقتل الحسين 'سيد محمد تقي آل بحرائعلومٌ ص ١٥٢ طبع بيروت نقل از

ا۔ا۔ تاریخ طری ج ۵ س ۱۳۸۲

۱-۲- تاریخ کامل این اثیرت ۳ ص ۲۸۵

ا-۳- مروج الذهب جسم ۱۳

ا- ۳- ترجمه امام حسين أبن عساكرص ۲۰۲

🕳 ـ عبدالله ابن عمر کالهام حسین کو بیعت کامشوره

rı مقل خوار زمی ج اص ۱۸۹

سها- مقتل العلوم للبحراني ص مهم

📦 ۔ امام حمین کاوصیت نامہ محمد بن حفیہ کے نام

١- معالم المدريتين تي ٣ص ٥٠

٢ . مقلّ الهمين "سيد محمد تقي آل بحرالعلومٌ ص ١٣٨ طبع بيروت نقل از

r-۱-1 مناتب ابن شر آشوب ج ۲ ص ۵۸

٢-٢- مقلّ عوالم العلوم للبحرافي ص ١٧٩

۲-۳- مقتل خوارزمی

۳- نج الشادة ص ۲۲۹

س- نفس المموم ص ساي

۵\_ بحار الانوارج ۲۲ ص ۳۲۷

🚅 عرعطرف کاامام کویزید کی بیعت کامشوره

◄ معالم المدرشين ج ٣٥ ص ٣٨

۲- مقل الحسين "محمه تقى آل بحرالعلوم من ١٣٨

۔ ابن عباس کا امام حسین کو مشورہ کہ آپ یمن تشریف لے جائیں

ا- معالم المدر تين ج ٣ص ٥٧

۲- تاریخ اسلام ذہبی ص ۸ (۲۰ تا۸۰ هـ)

سـ مقل الحسين" 'سيد محمر تقى آل بحرالعلومٌ ص ١٥٥

طبع بیروت نقل از

۱-۳ آریخ طبری ج۵ص ۳۸۳

۳-۱- تاریخ کامل این اثیرج ۳ ص ۲۷۵

۳-۳- مقل خوارزی ص ۲۱۶

٣-٣- مروج الذهب ج ٣ص ١٢٣

Map

490

٣- مروج الذهب ج ٣ص ١٢٠

س- عوالم العلوم ص ١٨٢

۵- مقل الحسين "سيد محمه تقى آل بحرالعلوم" ص ۱۵۱

۲- الامامه وانساسه ج ۲ص ۳

2- نفس المهموم ص ٨٠

۸۔ مقتل ابو محتنف ص ۲۸

9- اعيان شيعه ج اص ٥٨٩

۱۰ بحار الانوارج ۲۳ ص ۳۳۳

← امام حسین کا خط ابالیان کوفد کے نام (مسلم کے ہمراہ)

ا- كتاب الارشاد "فيخ مفيد من ٢٠٠٢

۲۔ تاریخ طبری جسم ص۲۲۲

٣- نبج الثهادة مكتوب ١٨ ص ٢٨٨

۳- تاریخ کامل این اثیرج ۳ص ۲۹۸

۵- مقل خوارزی جاص ۱۹۵–۱۹۲

**1**- عنان امام حسين من ا۵

۷ عوالم العلوم ص ۱۸۳

٨- مقتل الحبين" سيد محمر تقي آل بحرالعلومٌ ص ١٥٢

9- معالم المدرشين جسه ص ٥٣

۱۰۔ ائمتناج اص ۲۰۷

اا۔ اعلام الوریٰ ص ۲۲۱

۱۲\_ مقل ابو محننت ص اس

۱۳- اعیان شیعه ج اص ۵۹۰

۱۳ بحار الانوارج ۲۲م ص ۱۳۳۳

- المام حمين كى جانب سے كوفد روا كى كے موقع ير حضرت مسلم كو وصيت

۲- ټارخ اسلام ذ جي ص ۸ (۲۰ ټا۸۵)

۳- تاریخ این عساکر ص ۱۹۲

س- مقتل ابو محننف ص ١٢

۵۔ بحار الانوار جے میم ص ۳۲۵

- عبدالله ابن عمرے امام کا خطاب

ا- لهوف ص ٢٦ طبع نجف

۲- شيرالاحزان ص ۲۰

س- سخنان امام حسين من وس

٣- نبج الثهادة كلمات ٨١ ص ٣٧٣

۵- اعیان شیعه ج اص ۵۹۳

- امام حمين كاخط بي هاشم كے نام

ا- مقتل الحسين "مسيد محمر تقي آل بحرالعلوم" من ٢ ١٣ طبع بيروت

۲- لهوف ص ۲۷

۳- آریخ این عساکرج ۱۳ص ۱۷

🗕 - ابن عباس کا امام کو مشورہ کہ اہلی کو فہ کو لکھیں کہ پہلے نعمان ابن بشیر کو زکالیں پھر حسین '' تمیں گے

٢٠ مروح الذهب ج ٣ ص ١٢٢

← ولید کاابن زیاد کے نام خط کہ امام کو تکلیف پنجانے سے گریز کرے

🖈 بحارالانوارج ۲۲۸ ص ۲۲۸

🗨 - شیعیان کوفه کی امام حسین محود عوت

ا- كتاب الارشاد <sup>مشخ</sup> مفيد ص ۲۰۹۳

۲- تاریخ طبری ج ۲۳ مس۲۲۱

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

← - يزيد ابن منعود كاجواب امامٌ كي خدمت ميں ا- مقبل الحسين "مسد محمر تقي آل بح العلومٌ ص ٣٩ نقل از

ا-ا- لهوف ابن طاوؤس ص ۱۸ طبع نجف

١-١- مثيرالاحزان ص ١٣

۲- نفس الميموم ص ۸۹

س- اعیان شیعه ج اص ۵۹۰

- امام کا مکه میں نطبہ

ا- لهوف ص ۲۵ طبع نجف

۲- مثیرالاحزان ص۲۱

٣- كشف الغمه ج ٢ص٢٢١ طبع قم

٣- مقل الحسين" سيد محمد تقى آل بحرالعلوم من ١٥٣

۵- عنانِ امام حسينٌ ص ۵۲

۲- معالم المدرستين ج ٣ص ٦١

🗚 بحارالانوارج ۲۲۳ ص ۳۲۹

🕒 عبدالله ابن زبیر کالهام کو عراق جانے کامشور و اور بعد میں ناجانے کا اظهار کرنا

🖈 مُعَلِّى الحسين "سيد محمد تقى آل بحرالعلومٌ ص ١٥٦ 'نقل از

ا۔۔ تاریخ طری ج می ۲۸۸

۱-۱- اعلام الورئ ص ۲۲۱.

اله انساب الاشراف جسم ١٦٢

ا- ١٦- مقل ابو محنن ص ١٢

۱-۱- کامل الزیارات ص ۲۲

🕁 اعيان شيعه ج اص ٥٨٩

🖵 ـ کوفیوں کا آ فری خط

🕁 لمون ص ۱۵

- سفرعواق کے وقت کوفیوں کے نام امام کاخط (قیس بن مسرصیداوی کے ہمراہ)

أ- انتقاح اص ۲۰۷

۲- تاریخ طبری جسم ۲۹۷

٣- عوالم العلوم ص ٢٢٠

سم۔ ارشاد مفید مس

۵- مقل ابو محتنف ص ۱۳

۲- اعیان شیعه ج اص ۵۹۳

۷۔ البدایہ والنہایہ ج ۸ ص ۱۵۹

٨ يتالع المودة 'قدوزي بإب١١

و\_ انباب الاشراف 'بلاذريج ٣ من ١٦٨ طبع بيروت

١٠- نماية الارب النوري ج ٢٠ص ١١٣ طبع قامره

ال بحار الانوارج ٢٢٨ ص ٣٦٩

\_\_ام حسين كاخط اباليان بعروك نام

۱۔ آریخ طبری تے ۴۲۲ سا ۲۲۲

۲- عنان امام حسين ص ۲۸

سو- مقل الحسين" سيد محمر تعلى آل بحرالعلوم من ١٣٦

٧- مقل ابو مخننف ص ٣٦

۵- نبج الشهادة ص ۲۸۰

٣- نفس المهموم ص ٩٠

۷- بحارالانوارج ۲۳۳ س۲۳۳

499

```
ا۔ اعمان شیعہ ج اص ۵۹۵
```

- ۲- تاریخ این عساکرمس ۲۰۳
- ٣- بحارالانوارج ١٩٨٥ بعد
- ← امام حسین فی ابن عباس سے فرمایا! "میرے نزدیک کمد سے باہر قتل ہوناجرم میں قتل ہونے سے بستر ہے"
  - 🖈 آریخ این عساکرص ۱۹۰ (ومثق)
  - ←-ابن زبیرے امام نے فرمایا! " کمسے باہر قتل ہونا مجھے کمد کی جگب حرمت سے زیادہ پہند ہے"
    - 🖈 تاریخ ابن عساکرص ۱۹۲ (دمثق)
    - ← شبث ابن ربیعی وغیرہ کاخط امام کے نام
      - 🖈 بحارالانوارج ۲۲م ص ۲۳۳
    - ← عبدالله ابن عباس نے ابن زبیرہے کماکہ مکہ خالی ہواتو تم خوش ہوگے \_\_\_
      - 🖈 تاریخ ابن عساکرص ۲۰۴ (ومثق)
        - 🕰 امام کو مکه میں ہنگای قتل کاخطرہ
        - 🖈 بحارالانوارج ۱۳۸۹ م ۱۳۲۳
      - امام نے مک سے نگلتے وقت اس آیت کی علاوت فرمائی:
        - خرجمنها-----
          - 🜣 اعیان شیعه ج اص ۵۸۸
          - ملم ابن عقبل كاكوفد سے امام كے نام خط
            - ا- معالم المدرستين جسس ٥٣
            - ۲- مروج الذهب جسوص ۱۲
              - ٣- نفس المهموم ص ١١١٣

- ۲- عنان امام حسين من ۲۲
- س- اعیان شیعه ج اص ۵۹۸
  - مهمه نفس المهموم ص ۷۹
- مكه مين عرب كيلية آنے والوں كى امام كے پاس آمدو رفت
  - 🖈 مقل الحسين" 'سيد محمد تقي آل بحرالعلوم" من ١٣١٣
- ے۔ابن عباس کے نام پزید کا خط (امام کو عراق کی طرف جانے سے رو کئے کو کہا)
  - ا- مقتل الحسين "سيد محمد تقى آل بحرالعلوم" من ١٣١٨
    - ۲- تاریخ این عساکرص ۲۰۳
    - ۔ ابن عباس کا جواب بزید کے نام
  - 🖈 مقل الحيين" 'سيد محمر تقي آل بحرالعلوم" ص ١٣٥
- 👄 یزید نے عمرابن سعید کو مکہ کاگور نر بناکر بڑے لشکر کو مکہ روانہ ہونے کا تھم دیا -----اور یہ تھم
  - بھی دیا کہ "حسین کو گر فتار کرویا انھیں شہید کرو" ----
    - 🖈 اعمان شيعه ج اص ۵۹۳
    - عمراین سعید کی امام م کو رو کئے کوشش
  - ۱- مقل الحسين" سيد محمد تقي آل بحرالعلوم" ص ١٥٣-١٥٣
    - ٢- الامامه والسياسه ج ٢ ص ٥
  - -- عبدالله ابن عمرنے معزت امام حسین سے کماکہ آپ اپنا گلو بلند کیجئے آگہ میں بوسہ لول ----
    - 🖈 اعمان شيعه ج اص ۵۹۳
- ← -جب حضرت امام حسین " کمہ سے نظے تو عمرابن سعد اشدق ہے امام حسین " کے ساتھیوں کی جھڑے ہوئی
- ---اس نے امام سے کما! " خدا ہے ڈریں 'جماعت سے خارج نہ ہوں 'امت میں افتراق نہ پھیلا کیں "

---

۲- مقتل ابو مختنف ص ۳۴

- ابن زیاد کامسلم کی تلاش کیلئے معقل کو مقرر کرنا

۱- آریخ طبری بته م ص ۴۷۰

۲- نفس المهموم ص ۹۰

۳- اعلام الوريٰ ص ۲۲۳

س- مقتل ابو محنن*ف ص ۱۳۳* 

۵- اعمان شيعه ج اص ۵۹۰

۲\_ بحارالانوارج ۲۳ ص ۳۳۲

ے۔عمرابن سعد نے ابن زیاد کے پاس مسلم کے اسرار فاش کئے

ا- نفس المهموم ص ١١٦

۲- مقتل ابو محننت ص ۵۹

← ۔مسلم کا مختار کے گھرسے ہانی کے گھر منتقل ہوتا۔

ا۔ اعلام الوری ص ۲۲۳

- مسلم ابن عوبحد كااظهار إفسوس -

ا۔ مشل ابو محننف ص ۴۵

ד- אורועיפות בממש ציחים

- - هنرت مسلم کادار الدماره کا محاصره کرنااور کثیراین شهاب کالوگوں کومسلم سے برگشته کرنا

ا۔ تاریخ طبری جے ۴ ص ۲۷۷

۲- اعیان شیعه ج اص ۵۹۰

٣\_ بحارالانوارج ٢٢٨ ص ٣٨٨

← - حضرت مسلم کا فرمانا که «ہمیں یقین ہے کہ خلافت ہماراحق ہے۔ ّ

~++

سے تاریخ طبری جے ۳ ص ۲۵۹ (۳ ہزار افراد کی خبر)

۵- تذیب انتذیب ن۲ م ۳۰۲ (۳ نزار افراد کی خبر)

۲- الامامه والسياسه ج ۲ م ۴ (۴۰ بزار افراد کی خبر)

ے۔ بحار الانوار جے ۲۳ ص ۳۳۳

←۔اہام کا خط سرداران بھرہ کے نام

. ﴿ مقل المسين "سيد محمد تقى آل بحرالعلوم" ص ٢ ١٨ نقل از ناريخ طبرى يّ ٥ ص ٥٥ موطبع وارالمعارف "

مص

- معان ابن بشير كا المل كوفيه سے خطاب ---

۱- آریخ طری جهم ۲۷۳

۲۔ مقل ابو محننف ص ۱۳۴

۳۔ اعیان شیعہ ج اص ۵۸۹

س بحار الانوارج ١٨٥٩ ١٣٣٠

- بب بی امیہ کے حامیوں نے نعمان ابن بشیربر تفتید کی کہ تم کمزوری کامظاہرہ کر رہے ہو تو اس نے کہا

کہ "مجھے فدا کی اطاعت میں رہ کرضعیف ہوناپند ہے 'اس کی معصیت میں قوی ہونے کے مقابلے میں۔"

۱- تاریخ طبری جسم س۲۵۸

۲- تهذیب التهذیب ج ۲ ص ۳۰۲

-- کوفہ سے عمر سعد اور حامیان بنی امتیا کے خطوط بزید کے نام ---

ا۔ ارشاد مفیدٌ ص ۲۰۵

۲- اعمان شیعه ج اص ۵۸۹

س بحارالانوارج ٢٣٥ ص٢٣٣

س اعلام الوري ص ۲۲۲

۵۔ تاریخ طبری جے ۳مس ۲۲۵

14.4

100

ے۔ عمان امام حسین عمل ۸۶

۸\_ صواعق محرقه ص ۱۱۸

9- مقلّ الحسين "سيد محمر تقي آل بحرالعلومٌ ص ١٧٦

ol- معالم المدرستين ج سوس ٢٧

۱۱- اعلام الوريٰ ص ۲۲۷

۱۲۔ اعیان شیعہ ج اص ۵۹۴

۱۳ - آرخ ابن عساکر ص ۲۰۸

سما\_ بحار الإنوارج مهم ص ۳۷۵

پ۔ابو حرم ہے ملاقات

ا- مقل الخوارزي ني اص ۲۲۹

۲- لھوف ص ۹۲

۳- مثیرالاحزان ص۲۶

س- عنمانِ امام حسين م ۱۳۳

۵- اعیان شیعه جاص ۹۹۵

الانوارج ۲۳ ص ۱۳۳۳

🛥 مقام زباله پر عوام ہے خطاب

ا۔ آریخ طری جے مص ۲۹۳

۲- معالم البدرشين ج سوص ۲۷

۳- الارشاد مفیرٌ ص ۱۲۳

- مقام ذی حم پر اشکر خرے زطاب

r - تاریخ کامل این اثیرت ۳ ص ۲۸۰

- ا- آریخ طبری جسمس ۲۸۳
- r الرابه والنهاية بن ۸ ص ۸ مها
- ۳\_ یحارالانوارج ۲۵۱ س

📦 - حضرت مسلم کا ابن زیاد سے کمناک تمهارے باپ نے نیک اوگول کو قتل کیا اور قیصرو کسری کے ظلم

زهائے

ا۔ تاریخ طبری نے مص ۲۸۲

r فلس المهمام عل ≥اا

سے بحار الانوار نے ۲۸م ص ۳۵۷

📦 - «عنرت مسلم لی عبیدالله ابن زیاد 🛥 گفتگو

🕁 ارشاه مفیدٌ من ۲۱۹

🛖 ـ امام حسین کا اپنے اصحاب ہے خطاب کہ "مسلم شہید ہو چکے ہیں اگر تم 'وگ واپس جانا چاہتے ہو تو یمال

ہے علے جاؤ۔"

ا مقتل ابو منت ص ١٦

۲۔ اعیان شیعہ ن ایم ۵۹۵

٣- معالم المدرشين ج ٣ ص ٦٥

🗨 ـ فرزوق اور امام میں مکالمہ

١- انساب الأشراف ج ٣ ص ١١٥

r من تاریخ طبری ج ۵ ص ۳۸۱ طبع دار لمعارف میمسر

m - آرخ کامل این اثیرین ۳ می ۲۸۶

٣- لما الارشاد مفيح مفيد عن ٢١٨

۵- مقل النوارزي خ اس ۲۲۳

۲= البدايه والنهاييين ۸ ص ۱۵۸

6.4

۸- مقل الحسين "سيد محمد تقي آل بحرالعلوم من ١٩٣-١٩٥

۹- اعیان شیعه ج اص ۵۹۲

ا- بحار الإنوارج ٢٣ ص ٣٨٢

← - رئے ملاقات کے موقع پر امام حسین نے لنگر رئے خطاب میں فرمایا: "میں تمہاری طرف نہیں آیا

جب تک تمارے خطوط مجھے نہیں ملے۔"

🖈 اعمان شیعه ج اص ۵۹۲

← - زبیرابن قین نے امام کو اشکر ِ رہے جنگ کرنے کی تجویز چیش کی توامام نے فرمایا "بیس جنگ کا آغاز

، کرول گا**۔**'

🖈 اعیان شیعه ج اص ۵۹۸

🖵 قصری مقاتل ر عبدالله بن حُر جعفی سے ملاقات اور گفتگو

🖈 آریخ طبری جسم ۲۰۰۷

← - امام بطنِ عقبہ پر اوزان سے ملے 'اوزان نے امام سے کماکہ "نیزے اور تکواریں آپ کے منتظر

ب"-

🖄 اعیان شیعه ج اص ۵۹۲

🗨 - قیس این مسموصید اوی کی حصین بن نمیر کے ہاتھوں قادسیہ کے مقام پر گر فقاری ۔۔۔۔۔

ا۔ تاریخ طبری جسم ۲۹۷

r- البداية والنهاييج ٨ص ١٥٩

۳- اعیان شیعه ج اص ۵۹۴

٣ بحار الانوارج ٣٨ ص ٣٨١

ے - کوفیہ کی طرف سے آنے والے خالد سیداوی ادر مجمع بن عائزی نے امام سے کما'ا شراف کوفیہ 'ابن زیاد

ك قابويس آ كي بيس ان كوابن زيادن استعال كياب-

🖈 اعیان شیعه ج اص ۵۹۷

14.47

٣٠ - مناقب ابن شر أشوب ني مهم ١٩٥ طبع قم

م - "مّاب لاارشاد 'شخ مفيدٌ ص ٢٢٣

۵۰ انساب الاشراف ني ۳ ص ۱۷ المبع بيروت

١٥ معالم المدرشين تا ٣٠ ١٥ ١٤٠

ے۔ اعلام الور کی ص ۲۲۹

📦 ۔ وادئ متین پر بشر ابن عدید نے امام ہے ملاقات کے موقع پر کما کہ میں توگوں کے ول آپ کے اور

تلواریں بی امتیہ کے ساتھ چھوڑ آیا ہوں ---

ا۔ اعران شیعہ ج اص ۵۹۳

r\_ يحار الانوارج ٢٣٨ ص ٣٦٧

- وادی تعیم میں یزید کیلئے مین ہے آنے والے تحالف پر امام کا قبضہ

ا- متمثل الهسين" سيد محمد تقى آل بحرالعلومٌ عن ١٧٥ نقل از

ا-ا- انساب الاشراف ج ٣ ص ١٦٣

۱-۱- تاریخ طبری جسم ص ۲۹۰

۲۔ اعیان شیعہ ج اص ۵۹۳

س\_ بحارالانوارج ۲۳م ص ۳۶۷

- مقام بینه پر انشکر گرے امام کاخطاب (جس میں جائر سلطان کے سامنے خاموثی کی نمرت کی )

ا- معالم المدرسين جساص ا

r - تاریخ طبری جهم ص ۳۰۳

۳- آریخ کال ابن اثیرج ۳م م ۲۸۰

سمه مقتل خوارزی ص ۲۳۴

۵- انساب الاشراف ج ٣ص اكما

۲- عنمان امام حسین مص ۱۲۷

2- نمايه الارب للنوري ج ٢٠ص ١٩٣ طبع قاهرو

😭 🛚 متل المسين" سيد محمد تقي آل بحرالعلومٌ ص ٣٤٢ طبع بيروت

پ۔ کوفیوں کی نہ تمت اور ان کی غداری کا انکشاف

المرابع المام حسين عن ١٩٧

ے۔ شبث ابن ربیعی نے لانے ہے اینے آپ کومعذور ظاہر کیا

🖈 بحارالانوارخ ۲۲۳ م ۲۸۲

- شبِ عاشور اصحاب کے سامنے امام کا خطاب

ا۔ اعیان شیعہ ج اص ۲۰۱

۲۔ معالم البدرستین جے سوس ۹۰

۳۔ عوالم العلوم جے کاص ۱۶۵

۳- تاریخ طبری ج ۲ ص ۱۸

۵۔ اعلام الوریٰ ص ۲۳۵

- امام نے نیموں کے پیچیے خندق کھودی

اعلام الوري ص ٢٣٠

والشكريزيدك سامة المام كاخطاب

الله المعلق المحسين "سيد مجمر تقى آل بحرالعلوم" من ٣ ٧٨ طبع بيروت :-

نقل از لھوف ص سے ۳ طبع نجف

- الشكر عمر سعدے امام حسين كا خطاب

ا- ائمتناج اص ۱۹۷

٢- معالم المدرستين ج ٣ص ٩١

٣- عوالم ج ماص ١٦٤

۳- تاریخ طبری جه س ۳۲۳

۵- إعلام الوري ص ۲۳۷

← \_ ترہاح نے اہام کو اپنی قوم کے پاس جانے کا مشورہ دیااور کہا کہ ہم سب دہاں آپ کی حفاظت کریں گے تواہام نے فرہایا" میرے اور اس قوم کے در میان معاہدہ ہے 'ہم اس معاہدے سے منہ نہیں مو ڈیکتے" کے اعمان شیعہ جامع کام

نید کا خط عبیداللہ زیاد کے نام کہ حسین عراق کی طرف آرہ ہیں یہ تہمارے لئے آزمائش کاموقع

ــــ

ا- تاریخ اسلام زہی ص ۱۱(۲۰ تا ۸۰ ۵)

r مقتل ابو محتنف ص ۳۵

۳۔ تاریخ ابن عساکرص ۲۰۸

←۔اسحاب باو فاسے امام کا خطاب (جس میں موت کو

سعادت قرار دیا)

ا- مقتل الحسين" أسيد محمد تقى آل بحرالعلومٌ ص ٢٦٣ نقل از

ا۔۔ لھوف ابن طادؤس ص ٣٣ طبع نجف

-r- تاریخ اسلام و بی ج مص ۳۳۵

ا-٣- حلية الاولياء ابي نعيم ج ٢ص ٣٩

ا- ۲- تاریخ این عساکرص ۲۱۴ طبع بیروت

ا-۵- مجمع الزوائد ' هيشي ج ٩ ص ١٩٢ طبع طاني

١-١- ذخارُ عقبي محب الدين طبري ص ١٣٩

ا عقد الفريد 'اندلسي ج م ص ۳۸۰ طبع ثاني (قامره)

۱-۸- مقتل خوارزی ج۲ص ۵ طبع نجف

-9- الاتحاف بحب الاشراف زبيدي ج •اص ٣٢٠ طبع مصر

۲۔ لوائج الاشحان سيد امين ص ٩٠ طبع نجف

س\_ عوالم العلوم ص ٢٣١

ے۔ کوفیوں ہے امام کا خطاب

۲ بحارالانوارج۸۸م ۳۷۲

۔ لشکر عمر سعدے امام حسین کا دو سرا خطاب

۱- ائمتناج اص۲۰۱

۲- معالم المدرشين جسوص ١٠٠

۔ اہام کاعمر سعد کے سامنے تمین تجاویز رکھنا

۱- تهذیب انتهذیب ج ۲ص ۳۰۴

۲- اعلام الورئ ص ۲۳۳

←۔امام حسین اور عمر سعد کے در میان ملاقات امام نے اس سے فرمایا!ان کو جھوڑو اور ہمارے ساتھ ہو جاؤ

ا- اعیان شیعه ج اص ۵۹۹

۲\_ بحار الانوارج ۲۳م ص ۲۸۸٬۳۸۹

- عمر سعد نے ابن زیاد کو خط لکھاکہ امام حسین کی تین تجویزیں ہیں

🕁 اعیان شیعه ج اص ۲۰۰

- شمرنے عبیداللہ ابن زیاد کو ان تجاویز پر عمل سے رو کا۔

🖈 اعیان شیعه ج اص ۲۰۰

- عرسعد كالهام" - جنگ كرنے سے انكار بعد واس نے قبول كيا

🖈 تنذیب التذیب ج ۲ص ۳۰۲

🕳 ـ صبح عاشورا امام حسين كى در گاو خدا ميں مناجات

ı معالم المدرستين ج ٣ ص ٩٥

r\_ تاریخ طبری جه ص ۳۲۱

----☆-----☆-----